
1

Rock-, Pop-  
und Technomusik  

und ihre Wirkungen
Eine wissenschaftliche  

und biblische Untersuchung

Adolf Graul

 



2

geboren in Bremen, befasste sich seit früher Kindheit mit Musik und 
absolvierte ein umfangreiches Musikstudium an verschiedenen Musikin-
stituten (Pianist, Chor- und Orchesterleitung, Kirchenmusik). Langjährige 
berufliche Erfahrungen als Kirchenmusiker, Musiklehrer, Liedbegleiter, 
Korrepetitor und Bezirkskantor folgten sowie weitere musikpädagogische 
Tätigkeiten als Schulmusiker und am Institut für Kirchenmusik der Uni-
versität Erlangen-Nürnberg sowie als Dozent, zuletzt 22 Jahre lang an 
der Musikhochschule Trossingen.

Aufgrund der vielen Meinungsverschiedenheiten und Erfahrungen 
im Gebrauch zeitaktueller Rock- und Popmusikstilarten in christlichen 
Gemeinden erforschte er viele Jahre lang die Wirkungsweisen dieser 
Beatmusikstilarten anhand gesammelter wissenschaftlich fundierter For-
schungsergebnisse, die sich bis in den Bereich der Neurologie erstrecken.  
In diesem Buch werden Grundauswirkungen bestimmter Musikstrukturen, 
die zu nachhaltig prägenden Veränderungen menschlicher Gemütszustän-
de und Erwartungshaltungen führen können, aufgezeigt. Demgegenüber 
werden die Orientierungsmassstäbe der Schöpfungsordnung sowie dies-
bezügliche biblische Informationen entgegengehalten, welche eine von 
Gott erwartete anders geartete Ausrichtung menschlicher Gemüts- und 
Lebenshaltungen verdeutlicht.

In der vergleichenden Betrachtung der aufgezeigten Sachverhalte kön-
nen dem christlichen Leser dieses Buches wichtige Entscheidungshilfen 
vermittelt werden zur rechten Auswahl entsprechender Musik.

Adolf Graul



3

Rock-, Pop-  
und Technomusik  

und ihre Wirkungen
Eine wissenschaftliche  

und biblische Untersuchung
 

Adolf Graul

Verlag Mitternachtsruf

Christliche Literatur-Verbreitung



4

Copyright: 
Verlag Mitternachtsruf 
Ringwiesenstrasse 12a 
CH 8600 Dübendorf

Verlag Mitternachtsruf 
Kaltenbrunnenstrasse 7 
DE 79807 Lottstetten

Internet: www.mitternachtsruf.com 
E-mail: post@mitternachtsruf.ch

Rock-, Pop- und Technomusik
und ihre Wirkungen
Eine wissenschaftliche und biblische Untersuchung

MNR: ISBN 978-3-85810-278-2, Bestell-Nr. 187890 
CLV: ISBN 978-3-86699-227-6, Bestell-Nr. 256227

2. Auflage September 2010
Bearbeitung: Lothar Gassmann
Umschlag, Satz und Layout: Gabriel Malgo 
Herstellung: Bercker, Kevelaer

Hinweis auf die verwendeten Bibelübersetzungen:  
Wenn nicht anders vermerkt, zitieren wir die Lutherübersetzung 1912.  
Die Abkürzung «r.Elb.» steht für die revidierte Elberfelderübersetzung,  
die Abkürzung «ur.Elb.» für die unrevidierte Elberfelderübersetzung.  
Die Abkürzung «Schl.» für die Schlachterübersetzung.



5

Zum Inhalt

Vorwort....................................................................................... 9

Einleitung................................................................................... 11

 1. Musik in der Gemeinde Christi war ursprünglich rein  
  wort-orientiert......................................................................16

 2. Gewährleistet künstlerische Qualität von Musik auch immer  
  geistliche Auferbauung?........................................................16

 3. Kann Musik den geistlichen Zielen christlicher Gemeinden  
  dienen?................................................................................21

 4. Warnende Stimmen gegen die Verwendung von  
  Rock- und Popmusik ............................................................23

 5. Argumentationen der Verteidiger christlicher Rock- und  
  Popmusikstile.......................................................................27

 6. Unterschiedliche Musikstile mit unterschiedlichen  
  Wirkungen...........................................................................34

 7. Musik als Ausdrucksträger von Emotionen, einsetzbar zur  
  Manipulation der Gefühle.....................................................36

 8. Selbstdarstellungen bekannter Rockmusiker, ihre Lebens- 
  grundhaltungen und Ziele.....................................................42

 9. Objektive Kriterien und biblische Massstäbe für die  
  Melodiequalität geistlicher Lieder..........................................51

 10. Welche Lebenshaltungen und Bewusstseinszustände  
  erwartet Gott von uns?..........................................................53

 11. Musik kann Lebensgefühle übermitteln, welche eine  
  geistliche Anbetung verhindern.............................................57

 12. Musikalisches «Vokabular» zum Ausdruck  
  unterschiedlicher Gefühlsrichtungen......................................61

 13. Die gegenseitige Beeinflussung körperlicher und seelischer  
  Empfindungen......................................................................63

 14. Klangüberflutungen – Kommunikation auf falscher Ebene......65

 15. Taktmotorische Musikstile im Gegensatz zu atemrhyth- 
  misch geprägter Musik..........................................................66



6

 16. Die «musikalische» Zeit – eine «psychische Dauer».................71

 17. Takt als Zerstörer des Rhythmus............................................73

 18. Taktmotorik oder Melodik.....................................................75

 19. Unterschiedliche Gefühlsbewegungen durch unterschied- 
  liche Musikrhythmik ............................................................75

 20. Körperliche Stimulation bei Rockmusik..................................76

 21. Steigerungen der Körperstimulans mittels Synkopen und  
  Offbeats bis zur Ekstase........................................................79

 22. Harmonik und lebendiger Rhythmus – ein  
  Naturphänomen der Schöpfungsordnung ..............................84

 23. Schöpfungsfremde stereotype Wiederholungsstrukturen.........95

 24. Unorganische Tempobeschleunigungen bei Technomusik........97

 25. Die musikalische Erwartungshaltung der Hörer und ihr  
  Wachbewusstsein .............................................................. 101

 26. Zerstörung des Wachbewusstseins mittels Musik.................. 103

 27. Trommelrhythmen.............................................................. 107

 28.  Unharmonische Obertonspektren taktrhythmisch  
  getrommelt......................................................................... 109

 29. Moderner Schamanismus – elektronisch verstärkt ................110

 30. Vorsätzliche Manipulationen mittels Infra-Klang über  
  dominante Frequenzen ...................................................... 114

 31. Verzerrte Obertonspektren als aggressive Reizmittel ............. 117

 32. Elektronische Verzerrung ehemals natürlich klingender  
  Instrumente.......................................................................120

 33. Generationskonflikte, gefördert durch spezielle Takt- 
  rhythmik der Hardrockmusik .............................................123

 34. Welchen Ausdruckscharakter trägt der Rock- und  
  Popmusik-Groove?..............................................................125

 35. Ursachen von Gemeindespaltungen zwischen Jugendlichen  
  und älteren Christen...........................................................128

 36. Der Mensch, nur ein «Gewohnheitstier»?..............................129

 37. Durch Einfluss der Massenmedien zunehmender Trend zur 
  Körperstimulans.................................................................132

 38. Konditionierung des Musikgeschmacks mittels takt- 
  rhythmischer Musikstile......................................................133



7

 39. Umfunktionierung klassischer Konzertmusik zu  
  körperstimulierender Musik................................................137

 40. Drogenspezifische Wirkungen.............................................139

 41. Lobopfer, welche Gott gefallen oder uns gefallen?................. 141

 42. Schriftworte im Zusammenhang mit Lobpreisungen durch  
  Lieder in der Gemeinde.......................................................142

 43. Führen zeitaktuelle Popmusikstilarten in eine  
  bibelgemässe Anbetung?.....................................................143

 44.  Geistliche Ausrichtung nach 1. Korinther 2,14 und anderen  
  Bibelaussagen....................................................................147

 45. Kriterien für geistliche Loblieder..........................................149

 46. Das Wesen einer Anbetung im Geist ...................................162

 47. Tranceartige Empfindungen – erzeugt mittels  
  «körperloser» Musik............................................................165

 48. Die Tempelmusik der Israeliten im Alten Bund.....................168

 49. Nur geistlich geeignete Boten zur Übermittlung göttlicher  
  Botschaften........................................................................169

 50. Der Gebrauch von Schlagzeuginstrumenten im alten Israel...172

 51. Bewusstseinsveränderungen durch motorische Takt-  
  rhythmik ohne Lebensodem................................................174

 52. Die unterschiedlichen Auswirkungen von Rock- und  
  Technomusik......................................................................176

 53. Ausbildung «biologischer Resonanzböden» für  
  naturwidrige Taktrhythmen?................................................180

 54. Wessen Geistes «Resonanzböden» lassen wir in uns zu?........183

 55. Die Sucht nach extremen Sinnesreizen.................................192

 56. Hatte der Apostel Paulus seine Evangelisationsmittel  
  heidnischen Kulturstilen angepasst?.....................................196

 57. Berührung geistlicher Anknüpfungspunkte im Lebens- 
  bereich der Ungläubigen ....................................................198

 58. Ein bemerkenswertes Erfolgsbeispiel belehrt uns über 
  Evangelisationsmethoden....................................................199

 59. Das Urteil des Galaterbriefes...............................................200

 60. Tanz zur Anbetung?............................................................ 201

 61. Wirkungen falsch praktizierter «Anbetungsmusik»............... 205



8

 62. Gruppendynamische Kommunikation mittels Musik.............208

 63. Biblische Kriterien für die Melodiestruktur geistlicherLieder...211

 64. Fehlentwicklungen bei Vertonung biblischer Texte durch  
  katholische Gregorianik...................................................... 217

 65. Musikwirkungen können Wortbotschaften verdrängen ......... 219

 66. Musik ist – geistlich beurteilt – nicht wertneutral.................220

 67. Der seelische Empfindungsbereich – ein Einfallstor für  
  verführerische Kräfte..........................................................223

 68. Verführung über Gefühlsveränderungen...............................224

 69. Biblische Warnungen..........................................................228

 70. Einblick und Ausblick.........................................................229

 71. Christlicher Musikgebrauch erfordert wohlüberlegte  
  Musikauswahl....................................................................234

72. Zusammenfassung der aufgezeigten Richtlinien als Raster  
  der Kriterien für den Gebrauch von Musik und Gesang in  
  christlichen Gemeinden......................................................236

Literaturverzeichnis..................................................................242
Personenverzeichnis.................................................................247
Fremdwortverzeichnis...............................................................250
Auszüge aus wissenschaftlichen Forschungsberichten.................259
Anmerkungen........................................................................... 313
Schautafeln.............................................................................. 314



9

Vorwort

Musik übt starke und vielfältige Wirkungen auf uns aus. Sie 
kann fröhliche oder traurige Stimmung erzeugen. Sie kann uns 
zum Marschieren oder Träumen animieren. Sie kann das Herz für 
Gottes Wort öffnen oder verschliessen.

Adolf Graul ist Fachmann auf dem Gebiet der Musik. In Bre-
men geboren, begann er am Konservatorium in Quedlinburg 
sein Musikstudium und war dort nach dem Abschlussexamen 
zunächst Klavierlehrer als Assistent seines Lehrers Prof. Dr. Kurt 
Johnen. Anschliessend setzte er sein Studium an der Musikhoch-
schule in Halle/Saale fort und war danach als Korrepetitor und 
Konzertbegleiter in Weimar tätig. Dort studierte er weiter an der 
Franz-Liszt-Hochschule bis zum Dirigenten-Examen für Chor und 
Orchester. Ein Kirchenmusikstudium mit C, B und A-Prüfung folgte 
in Bremen neben der Tätigkeit als Musiklehrer und vollberuflicher 
Kirchenmusiker bis 1971. In dieser Zeit wirkte er auch bei Musik-
sendungen von Radio Bremen mit. 1971 folgte er einer Berufung an 
die Universität Erlangen als Musiklehrer und Assistent im Institut 
für Kirchenmusik sowie als Organist der Universitätskirche. Seit 
1973 war er im kirchenmusikalischen Bereich als Bezirkskantor 
im süddeutschen Kirchenbezirk Tuttlingen tätig sowie 10 Jahre als 
Musiklehrer an einer Oberschule und 23 Jahre als Dozent an der 
Musikhochschule in Trossingen.

Adolf Graul hat sich intensiv mit der Frage beschäftigt, welche 
Wirkungen bestimmte Musikstile und -elemente auf den Menschen 
haben, insbesondere, ob alle Arten von Musik für die Übermittlung 
der christlichen Botschaft verwendbar sind. Die Ergebnisse seiner 
Forschungen legt er hiermit vor. Sie machen betroffen und rütteln 
auf. Zugleich können sie nach meinem Dafürhalten entscheidend 
zur Versachlichung in der Diskussion beitragen, ob der Einsatz 
von Rock-, Pop- und Technomusik in der christlichen Gemeinde 
zu verantworten ist oder nicht.



10

Es sei darauf hingewiesen, dass ergänzend zu diesem Buch auch 
eine Vortragsreihe mit ca 7 Stunden auf einer MP3-CD angeboten 
wird, worin auch viele Musikbeispiele zu hören sind. Sie ist direkt 
beim Verfasser1 gegen einen Unkostenbeitrag erhältlich. 

                                                            Dr. Lothar Gassmann



11

Einleitung

Auf Grund vieler Meinungsverschiedenheiten über den Ge-
brauch modischer Popularmusik für die geistlichen Ziele christlicher 
Gemeinden hat es in den vergangenen Jahren bereits schmerzliche 
Gemeindespaltungen gegeben. Die vorliegende Betrachtung soll 
deshalb die Wirkungsweisen moderner Popularmusik und deren 
Stilmerkmale im Hinblick auf die Verwendbarkeit für christliche 
Gemeinden und deren geistliche Ziele anhand biblischer und em-
pirisch-wissenschaftlicher Forschungsergebnisse beleuchten, um 
dadurch objektive Kriterien aufzuzeigen. 

Über das menschliche Gehör können Gefühlsbewegungen viel 
stärker als über das Sehen erregt oder auch verändert werden, denn 
zwischen dem Gehörnervensystem und einem physiologischen Ge-
fühlszentrum des Gehirns (dem sogenannten limbischen System) 
bestehen direkte Verbindungen. Die akustisch wahrnehmbaren 
Kompositionsbausteine der unterschiedlichen Musikstrukturen 
können durch diese Schaltstelle zwischen Körper und Seele 
offenbar wie über einen Konverter in seelische Empfindungs-
qualitäten umgesetzt werden. Es ist kein Geheimnis, dass verän-
derte menschliche Emotionen oftmals die Ursache für veränderte 
Bewusstseinszustände sind, was schliesslich auch in entsprechende 
Verhaltensweisen mündet. 

Aus den empirisch-wissenschaftlichen Forschungen der Mu-
sikpsychologie, Musiktherapie und Musiksoziologie kann man 
erfahren, welche gesellschaftlichen Rollen und Zielsetzungen 
bestimmte Musikstile geprägt haben und wie deren verschiede-
ne Musikstrukturen ihre entsprechenden Auswirkungen auf das 
Gefühlsleben der Hörer sowie auf den menschlichen Organismus 
haben. Doch scheinen die Wirkungsweisen spezieller Musik-
strukturen, welche auch unabhängig von musikalischen Ge-
schmacksvorbildungen grundsätzlich vorhanden sind, in vielen 
christlichen Gemeinden kaum bekannt zu sein. Bedenkenlos und 
ungeprüft benutzt man heute in vielen christlichen Versammlungen 



12

die verschiedensten Musikstilarten, ohne zu hinterfragen, welche 
Gefühlsrichtungen in den Tiefenschichten der seelischen Persön-
lichkeit des Hörers dadurch bewegt werden.

Wer aber bestimmt und entscheidet über den Qualitätsgrad 
einer Gebrauchsmusik, die für die geistlichen Zielsetzungen von 
Christengemeinden erforderlich sind? Etwa ein erfahrener Musi-
kologe, ein Musikprofessor oder ein Kirchenmusikdirektor oder der 
Pfarrer, der Kirchengemeinderat oder Brüderrat oder die jeweilige 
Gemeinde durch demokratische Abstimmung zwecks Auswahl be-
stimmter Musikstile nach den mehrheitlichen Geschmackskriterien 
der jeweiligen Gemeindemitglieder? 

Ob der Herr der Christengemeinde, Jesus Christus, und alle Seine 
bewährten Diener, die Apostel und Propheten, wohl auch über den 
Gebrauch von Musik so entscheiden würden? Der Apostel Paulus 
würde darüber vielleicht heute seine Bedenken äussern im Sinne 
von 2. Timotheus 4,3b: «Sondern nach ihren eigenen Gelüsten 
werden sie sich selbst ‹Musiklehrer› auf﻿laden, nach denen ihnen 
die Ohren jucken!?»

Es sollen nun in den folgenden Betrachtungen die musikalischen 
Geschmacksfragen zurückgestellt werden im Hinblick auf die wich-
tige Frage: Welche Wünsche und Kriterien bezüglich christlichen 
Musikgebrauchs und den Auswirkungen auf die Gemeinden hegt 
denn Gott? Kann man Seinen Worten, die uns in der Bibel vorliegen, 
Hinweise entnehmen, inwieweit sich Musikstrukturen als Träger 
oder Übermittler geistlicher Wortbotschaften eignen? 

Bei der dazu notwendigen Erkenntnis objektiver Wirkungs-
merkmale bestimmter Musikstrukturen können uns auch die em- 
pirisch-wissenschaftlichen Forschungsergebnisse aus der Musikpsy-
chologie eine Mithilfe sein. Diese Forschungsergebnisse verdeut-
lichen nämlich, dass gewisse Musikstrukturen ganz allgemein sogar 
bei Hörern unterschiedlicher musikalischer Vorbildung trotzdem 
gleichartige Empfindungen bewirken. Verschiedenartige kulturelle 
Vorbildungen der Hörerschaft beeinflussen natürlich auch bis zu ei-
nem gewissen Grad die psychologischen Wirkungsweisen von Mu-
sik, doch wird nachweislich die Qualität der Empfindungsrichtung 
beim Hören bestimmter Musikstilarten erstaunlich gleichartig 
empfunden. Dies liegt begründet in der allen Menschen schöp-
fungsbedingt vorgegebenen spezifischen Gehördisposition sowie 
den ebenfalls gleichgestalteten neuronalen Hörmechanismen. Auch 



13

die vom Gehör-Nervensystem ausgehenden weiteren nervlichen 
Verbindungen zum sogenannten autonomen Nervensystem (z.B. 
den Gehirnstrukturen des limbischen Systems), das bekanntlich 
nicht dem menschlichen Willen unterliegt, sind primär bei allen 
gesundheitlich normalen Menschen in gleicher Grundstruktur 
vorgegeben, unabhängig von kulturellen Einflüssen. 

Die mittels Musik auslösbaren Nervenimpulse können den 
körperlichen Hormonhaushalt beeinflussen (endokrine Drüsen-
funktionen), und über den unterschiedlichen Emotionsgehalt der 
Musik kann das Lebensgefühl der Hörer entsprechend verändert 
werden. Sogar bewusstseinsverändernde Auswirkungen infolge 
von wiederholtem Hören bestimmter Musikstrukturen konnten 
nachgewiesen werden. 

Wenn sich aber gewisse Musikstrukturen bewusstseinsver
ändernd auf Menschen auswirken können, so verbietet sich die 
Aussage vieler Zeitgenossen, welche immer wieder behaupten, dass 
die Musik an sich ethisch wertneutral sei. Musik, als Ausdrucksträ-
ger von Emotionen, kann auch die emotionale Befindlichkeit der 
Hörer entsprechend der emotionalen Ausdrucksqualität der jewei-
ligen Musik bewegen und verändern. Durch solche Gefühlsverän
derungen entstehen bekanntlich auch veränderte Lebenshaltungen, 
die dann zu entsprechenden Handlungsweisen führen. 

Welche Arten emotionaler Lebenshaltungen nun in biblisch-
geistlicher Hinsicht für christliche Gemeinden nützlich bzw. 
schädlich sind, können wir aus den diesbezüglichen Aussagen der 
Heiligen Schrift erfahren. Wir sollten also prüfen, ob die Zielset-
zungen Gottes auch durch unsere Musikpraxis unterstützt werden, 
um nach Seinen Kriterien Ihm und Seiner Gemeinde dienlich sein 
zu können.

Das erfordert allerdings auch die Bereitschaft der musikaus-
übenden Christen, nach Erkenntnis dieser Sachlage, ihre musi-
kalischen Stilgewohnheiten und Geschmacksrichtungen unter 
Umständen zu Gunsten einer Musikauswahl, welche den bib-
lisch-geistlichen Richtlinien entspricht, zurückzustellen. Dieser 
Bereitschaft zur Korrektur nach geistlichen Richtlinien betreffs aller 
Sing- und Musiziergewohnheiten in christlichen Gemeinden sollten 
sich aber nicht nur die Vertreter jener sogenannten christlichen 
Rock- und Popmusik unterziehen, sondern auch jene Gemein-
demitglieder, welche meinen, dass allein ihre «traditionelle Art» 



14

des Gebrauchs von Liedern und Musik biblisch ausgerichtet sei. 
Bekanntlich fordern uns einige Bibelaussagen auch zur Produktion 
neuer Lieder auf. Für die rechte Auswahl von Liedkompositionen 
nach geistlichen Richtlinien sollen in diesem Buch Hinweise und 
Anregungen gegeben werden.

Sicherlich ist unser Wissen nur Stückwerk betreffs der letz-
ten Geheimnisse des Zusammenwirkens der drei menschlichen 
Wesensschichten von Leib, Seele und Geist und in welcher unter-
schiedlichen Art und Weise diese mittels Musik bewegt werden 
können. Offenbar spielen dabei die bisher wenig erforschten quan-
tenphysikalischen Vorgänge eine Rolle, und wir haben es darüber 
hinaus dann auch letztlich mit metaphysischen Auswirkungen zu 
tun, die nicht mehr mit physikalischen Messmethoden fassbar 
sind. Tragen wir aber all jene Stücke der bisher empirisch ermit-
telten Erkenntnisse darüber zusammen, so werden doch gewisse 
Zusammenhänge von objektiven Gesetzmässigkeiten bezüglich 
der unterschiedlichen Wirkungsweisen verschiedener Musik-
strukturen auf die Psyche des Menschen erkennbar. Aber erst in 
der Zusammenschau mit der Gesamtaussage der Heiligen Schrift 
und der uns darin übermittelten geistlichen Prinzipien bezüglich 
einer gesunden Art und Auswahl von Musikdarbietungen werden 
klare Kriterien erkennbar. 

In dem Wunsche, dieses schwer in Worte zu fassende «Phä-
nomen Musik» mit seinen Wirkungsweisen auch allen fachmu-
sikalisch und musikpsychologisch nicht bewanderten christlichen 
Lesern verständlich darzustellen, wurden möglichst wenige fach-
spezifische Ausdrücke verwendet. Wichtige Kernaussagen über 
Musikwirkungen werden wiederholt aus verschiedenen Blickwin-
keln und Zusammenhängen immer wieder neu beleuchtet, um die 
grundsätzlichen Gesetzmässigkeiten der Wirkung gebräuchlicher 
Musikbausteine verständlicher zu machen. Hierbei begrenzen sich 
die Ausführungen auf die in Frage gestellten zeitaktuellen Popular-
musikstilarten, wobei vornehmlich die grundsätzlich verschiedenen 
Auswirkungen von einseitig taktrhythmischer Musikausübung 
gegenüber atemrhythmisch ausgerichteter Musikpraxis im Mittel-
punkt stehen. Insofern ist diese Darstellung bewusst nicht in der 
üblichen Form einer wissenschaftlichen Darstellungsweise verfasst, 
sondern mehr unter seelsorgerlichen Aspekten.



15

Damit dieses Buch aber nicht in die Gefahr gerät, nur als per-
sönliche Meinung oder Geschmacksdarstellung seines Verfassers 
zu gelten, wurden einige der wichtigsten Fachaussagen aus den 
betreffenden Wissenschaftszweigen teilweise im Text eingefügt. 
Weil aber erfahrungsgemäss die wenigsten Leser die Zeit zur 
mühevollen persönlichen Nachprüfung der vielen übrigen Wis- 
senschaftsfakten aufbringen, sind weitere Dokumentationen 
von entsprechenden Fachautoren nummeriert und mit eckigen 
Klammern [ ] gekennzeichnet und im Anhang dieses Buches auf-
geführt. Um allen Lesern das Verständnis der darin oftmals sehr 
fachspezifischen Wortformulierungen zu erleichtern, ist auch ein 
entsprechendes Glossar angefügt.  

Einige Erkenntnisse und Fakten zum vorliegenden Thema sind 
aus der Sicht anderer Autoren bereits veröffentlicht worden (siehe 
Literaturliste), werden aber erfahrungsgemäss von den Christen, 
welche infolge ihrer Hörgewohnheiten auf die Stilarten der Rock- 
und Popmusik schon konditioniert worden sind, kaum ernst 
genommen. Angesichts der heute deshalb immer noch aktuellen 
Klage aus Jesaja 5,12-14 (nach Elberfelder Übers.), wo als Ursache 
der Verführung eines Volkes zur Gerichtsreife der «Mangel an Er-
kenntnis» genannt wird, sind erneute Beleuchtungen von bereits 
veröffentlichten Erkenntnis-Fakten sicherlich zu rechtfertigen. Er-
fahrungsgemäss werden die ursächlichen Zusammenhänge aller 
Wirkungsmechanismen von Musikstrukturen auf den Menschen 
auch leichter verständlich, sobald diese, aus verschiedenen Per-
spektiven betrachtet, möglichst vielfältig beleuchtet dargestellt 
werden. 

Zum besseren Verständnis der beschriebenen musikalischen 
Vorgänge kann beim Verfasser eine MP3-CD bestellt werden mit 
ergänzenden Musik-Hörbeispielen. In der Hoffnung, hiermit Hilfen 
zur vertieften Erkenntnis der rechten Kriterien für die Auswahl 
geeigneter Lied- und Musikstrukturen zur geistlichen Auferbauung 
christlicher Gemeinden geben zu können, empfehle ich allen christ-
lichen Lesern, diese Ausführungen im Sinne des Apostel Paulus 
zu überdenken, durch welchen Gott spricht:

«Prüft aber alles, und das Gute behaltet.» (1.Thess 5,21)



16

1. Musik in der Gemeinde Christi war ursprünglich rein wort-
orientiert

Seit es christliche Gemeinden gibt, gibt es auch Formen der 
Gottesanbetung in den Gemeinden. Die Entwicklung christlicher 
Ausdrucksformen der Anbetung Gottes war ursprünglich rein 
wort-orientiert. Die Weiterentwicklung ging von gesprochenen 
Gebeten schliesslich in poetische Sprachformen über, die uns 
z.B. in den Psalmen überliefert sind. Hier entwickelte sich bereits 
eine besondere Form der jüdischen Wortdeklamation, in dem 
sogenannten «Parallelismus membrorum», als eine dichterisch 
verstärkte Ausdrucksqualität der Textaussagen. Aus der stimmli-
chen Anhebung der Sprache entwickelten sich schliesslich – gewis- 
sermassen in tonaler Veredelung – liturgische Gesangsformen und 
geistliche Lieder, die aber stets als ausdrucksverstärkendes Kunst-
mittel zur emotionalen Vertiefung der geistlichen Textaussagen 
dienten. Die musikgeschichtliche Weiterentwicklung eigenständiger 
Musikformen führte im Laufe der Jahrhunderte schliesslich zu einer 
grossen Ansammlung kirchenmusikalischer Kompositionsformen, 
wie wir sie aus der umfangreichen traditionellen Kirchenmusik 
kennen bis zur stilistischen Vielfalt aller übrigen Musikformen 
unseres Jahrhunderts.

Wenn man die ganze Fülle der Musikkompositionen einschliess-
lich aller modernsten Stilrichtungen, die heute in den christlichen 
Gemeinden zum Lobe Gottes verwendet werden, aber nach den 
Kriterien beurteilt, welche uns Gott selbst in Seinem Wort mitteilt, 
so wird man bald feststellen können, dass sehr viele Kompositionen, 
die heute in den christlichen Versammlungen erklingen, keineswegs 
den biblischen Kriterien standhalten.

2. Gewährleistet künstlerische Qualität von Musik auch immer 
geistliche Auferbauung?

Musik gehört zu den Künsten, aber was ist Kunst? Diese Frage 
wäre wohl überflüssig, wenn man sich abfinden könnte mit den 
modernen Definitionen einiger Zeitgenossen der Avantgarde, aus 
deren Kreisen ich schon Behauptungen hörte, die besagen, dass 
alles, was Komponisten erschaffen, dann zur Kunst wird, wenn 
es mit einer künstlerischen Absicht geschieht. Solche Meinungen 
liegen auf ähnlicher Ebene wie z.B. die Behauptung eines bekannten 
evangelikalen Pfarrers, welcher öffentlich verkündete, jede Musik-



17

stilart würde in dem Moment zu einer «christlichen» Musik, sobald 
sie von Christen ausgeführt würde (s. Zitat am Ende von Abschnitt 
5). Der Zweck allein soll also angeblich die Mittel «heiligen». Der 
Humanethologe Irenäus Eibl-Eibesfeld (18) beschreibt in seinem 
umfangreichen Buch «Die Biologie menschlichen Verhaltens» auch 
künstlerische Wertvorstellungen sowie Charakter und Entstehung 
von Stilen, deren Merkmale er auch in vielen aussereuropäischen 
Ländern studierte. Er stellt fest, dass die Ausdrucksform eines 
Stiles bereits die charakteristischen Merkmale der spezifischen 
Grundmentalität und das charakteristische Lebensgefühl der Men-
schengruppe erkennen lässt, in deren Lebensbereich der Stil bzw. 
ihr Stil sich entfaltete. Deshalb schreibt er:

«Wir wollen uns nunmehr den kulturell aufgeprägten Wahrnehmungs-
weisen zuwenden, deren Aufgabe es ist, Gruppenidentität zu fördern. Dem 
Stil kommt dabei besondere Bedeutung zu. Er drückt bindende Gemeinsam-
keiten aus. ... Ähnlichkeiten in Kleidung, Baustil und anderen künstleri-
schen Äusserungen ... Stil wirkt in diesem Sinne als gruppenbindend. Das 
kann auf verschiedenen Ebenen geschehen, und dementsprechend gibt 
es verschiedene Ebenen der Identität. ... Die Spontaneität und Sicherheit, 
mit der sich Gruppen wie Punker und Rocker voneinander in der Mode 
absetzen, lehrt, dass Menschen unbewusst und schnell symbolisieren und 
dass sie über materielle Symbole manches präziser ausdrücken als mit 
Worten. ... Der Prozess der Stilisierung über die figürliche Darstellung 
bis hin zum Ornament zeigt viele Gemeinsamkeiten mit der im Dienste 
der Signalbildung stattfindenden Ritualisierung von Verhaltensweisen zu 
Signalen. Es tritt Vereinfachung und Pointierung ein und zugleich eine 
Vereinheitlichung, die das Signal stets wiedererkennbar macht.» 

In seinem Buch «Die Magie der Töne» weist Dane Rudhyar 
(67) auf die unterschiedlichen psychologischen Auswirkungen 
von Musikstilen hin, die er im erweiterten Sinne hier auch als 
«Modus» bezeichnet:

«Ein Modus ist das Ergebnis des Psychismus einer Kultur und der 
Situation, die eine Aufführung verlangt. Ob die Aufführung einen magi-
schen oder heiligen Zweck verfolgt oder auch nicht, sie soll in den Hörern 
bestimmte seelische Zustände wachrufen. Künstler und Hörer mögen sich 
der Absicht bewusst sein oder auch nicht, und viele Hörer reagieren nur 



18

von einem ästhetischen, analytischen oder kritischen Standpunkt aus. 
Dennoch ist die Eigenart eines Modus prinzipiell immer durch das Wesen 
derjenigen Emotionen bestimmt, die er in den Zuhörern erregen soll. 
Modi sind psychoaktive Faktoren. Im menschlichen Sinne ist ein Modus 
die Reaktion eines Kulturganzen auf einen bestimmten Augenblick oder 
ein Ereignis seines kollektiven Lebens ... Als Teile eines Modus haben 
sie dennoch eine psychische Eigenart und vermitteln Emotionen oder 
innere Zustände ... Das Bewusstsein, das die Lebensbedingungen einer 
Kultur annimmt, von der es geformt wurde, nimmt auch die für die Kultur 
typische musikalische Sprache an, die eng mit den besonderen Umständen 
verknüpft ist, unter denen die Kultur reifte, ja aus denen sie hervorging. In 
der Musik ist es mehr als in den anderen Erscheinungsformen der Kunst 
einer Kultur die Eigenart des kollektiven Psychismus, die eine Kommu-
nikation ermöglicht. Die Technik und die Mittel, Klänge zu erzeugen und 
zu ordnen, sind nur in zweiter Linie wichtig. Der kollektive Psychismus 
ist das einzige Medium, durch das die Musik sprechen kann, und mu-
sikalische Kommunikation unterscheidet sich sehr vom Hörvergnügen, 
das ungewohnte Klänge bereitet.»

 
Wenn also ein Musikstil zum Ausdruck von Bewusstseinszu-

ständen und Lebensbedingungen einer Gesellschaftsgruppe geprägt 
wird, deren Lebensanschauungen den biblisch gebotenen christ-
lichen Lebensgefühlswerten völlig entgegenstehen (s. Abschnitt 
8), so werden bereits durch die Verwendung dieser Stilarten auch 
in christlicher Umgebung vorwiegend jene Wesensschichten der 
christlichen Hörer angesprochen, die – wenn auch nur schwach 
ausgeprägt – dem «kollektiven Psychismus» antichristlicher Lebens-
haltungen ähnlich sind! Das heisst schliesslich: Das eigentliche 
Kommunikationsmedium, das diese Musik anspricht und verstärkt, 
sind jene auch in allen Christen unterschwellig mehr oder weniger 
vorhandenen Wesensschichten weltlicher und fleischlicher Natur, 
die eigentlich überwunden werden sollten, da sie dem Geist Gottes 
entgegenstehen. (s. Galater 5,25-26 u. ä. Gebote). Dane Rudhya 
argumentiert weiter:

«Neue Klänge können interessant oder vergnüglich sein, sie kitzeln 
vielleicht die Ohren, das Hörzentrum des Gehirns und so den Geist, doch 
sollte man die Faszination durch das Exotische nicht mit der Fähigkeit 
verwechseln, psychisch für eine Tonsprache empfänglich zu sein, die 



19

eine Botschaft – ein ‹Saatkorn› – der Umwandlung vermittelt. Die erste 
Phase eines Umwandlungsprozesses besteht in einer Entkonditionierung. 
Psychedelische Drogen entkonditionieren; mit den Mythen, Symbolen 
und dem Vokabular einer Kultur in Resonanz zu treten, die von der 
Kultur verschieden ist, die einen Menschen geistig formte, entkonditi-
oniert ebenfalls. Doch können beide Formen der Entkonditionierung auch 
gefährlich sein. Psychedelische Drogen können die geistige Gesundheit 
zerstören, indem sie ein unvorbereitetes und ungeschütztes Bewusstsein 
einem Eindringen von Dingen öffnen, die in ihrer Schrecklichkeit nicht 
assimiliert werden können.» 

Die musikalischen Stilmerkmale der Rock- und Popmusik 
bewirken deshalb auch in christlichen Kreisen mit den «Symbo-
len und dem Vokabular» entsprechend ihrer Herkunft ebenfalls 
bereits durch die Art ihrer Tonsprache einen entsprechenden Um-
wandlungsprozess. Dies geschieht, indem die geistig vorgeformten 
christlichen Lebenshaltungen nun infolge des musikalisch einge-
streuten «Saatkorns der Umwandlung» allmählich entkonditioniert 
werden. Der Einblick in viele christliche Gemeinden lässt bereits 
erkennen, wie weit sich solche Umwandlungsprozesse besonders 
in den letzten Jahrzehnten dort schon vollziehen konnten.

Die Problematik des heutigen Kunstbegriffs zeigt sich nicht nur 
im Pluralismus der vielfältigen Angebote von Kunstformen unserer 
Zeit, sondern vor allem in der zunehmenden Orientierungslosigkeit 
bei der Beurteilung künstlerischer Werte.

 
Eibl-Eibesfeld bemerkt dazu: 

«Ein bemerkenswertes Phänomen der Neuzeit ist der Destrukti- 
vismus der Antikunst. Mit dem Slogan ‹Alles ist Kunst, und jeder ist 
Künstler› zielt eine Gruppe von Antikünstlern bewusst darauf ab, Kunst 
ad absurdum zu führen. ... Hässlichkeit ist gut, schön ist schlecht, Grauen 
und Grausamkeit stellen die Lieblingsthemen dar, Romantik und Poesie 
verachteter Kitsch. Worauf letztlich also all dies hinausläuft, ist die Ver-
neinung des Menschen als intelligentes, Zivilisationen schaffendes Wesen. 
Soll das wirklich alles sein? – ... Diese Antikunst ist offensichtlich auf 
eine Zerstörung der Kunst aus.  

Betrachten wir das Geschehen wertend, dann wird uns klar, dass 
Kunst sich natürlich nicht nur in den Dienst der Vermittlung hoher Werte 



20

stellen kann. Sie kann auch gezielt auf Wertzerstörung hinarbeiten, auf 
eine Brutalisierung und Entmenschlichung. Ihre Intentionen können, 
mit anderen Worten, schlicht böse sein, (im Sinne von die Mitmenschen 
schädigend) sei es über die Entmutigung von Einzelpersonen, über die 
Verursachung von Wertblindheit oder über Pervertierung, die zur Störung 
der zwischenmenschlichen Beziehungen führt.»

 Welche Wertmassstäbe bestimmen unsere Entscheidungen, ob 
wir eine Komposition als wertvolle Kunst einstufen? Da sich der 
Wortbegriff «Kunst» auch von «Können» ableitet, ist im weitesten 
Sinne das «Kunst-Können» erstens abhängig von einem Wissen 
und zweitens von einer auf Übung gegründeten Fertigkeit, die 
darauf abzielt, bestimmte Werterlebnisse mittels einer künstlerisch 
geordneten Form beim Betrachter bzw. Hörer des Kunstwerkes 
auszulösen.

Damit kommen wir zu der weiteren wichtigen Frage: Welche Ar-
ten von Werterlebnissen wären im Rahmen christlicher Gemeinden 
erstrebenswert? – Vielleicht die allgemein als wertvoll anerkannten 
grossen klassischen Kunstwerke, deren Schöpfer auch für den 
kirchlichen Bedarf viele «schöne» Kunstwerke geschaffen haben? 
Genügt die Qualität und Schönheit von Kunstformen bereits für die 
geistliche Auferbauung von Gemeinden? – Vergleichend könnte man 
auch fragen, ob sich eine wahrheitsgemäss richtige Bibelüberset-
zung allein dadurch auszeichnet, dass sie in einer poetisch schön 
klingenden Sprachform übersetzt wurde. – Es geht doch letztlich 
auch um die Frage, welche künstlerischen Ausdrucksmittel geeig-
net sind, um auf die Werte hinzuweisen, welche in christlichen 
Versammlungen zentrale Wahrheitsbedeutung haben. 

In dieser Beleuchtung sind auch die meisten Kunstschöpfun- 
gen spätestens nach der Renaissancebewegung ab der Zeitepoche 
des Mittelalters aber vom humanistischen Zeitgeist geprägt, einer 
philosophischen Lebenshaltung griechisch-heidnischer Weltan-
schauungen, die bis in unsere Zeit auch in den christlichen Be-
reich hineinwirken sowie in allen kulturellen Medien sich verstärkt 
entfalteten. Vorherrschend wurde also eine menschliche Lebens- 
grundhaltung, die ihre Existenz nicht mehr in Abhängigkeit von Gott 
sieht, sondern mehr und mehr ihren Erkenntnishorizont nur noch 
auf das sinnlich wahrnehmbare Weltbild beschränkt. Dementspre-
chend werden eigene Denkungsarten und menschlich individuelle 



21

Empfindungen zum Massstab der allgemeinen Lebensphilosophie. 
Diese emotionale Grundhaltung drückt sich natürlich auch in den 
künstlerischen Ausdrucksformen dieser Zeitepoche aus. 

Da solche Lebensempfindung unvereinbar ist mit der biblisch-
christlichen Lebenshaltung, wird die Verwendung solcher huma-
nistisch geprägten Kunstwerke für christliche Zielsetzungen prob- 
lematisch. Musikkompositionen aus der Zeitepoche der Klassik 
zeichnen sich meistens durch einen hohen Grad von musikalisch 
künstlerischer Formvollendung aus, so dass der ästhetische Kunstge-
nuss auch eine Paarung mit biblischen Botschaften zu rechtfertigen 
scheint. Man will doch christlich wertvolle Verkündigungstexte 
möglichst mit solchen künstlerischen Ausdrucksmitteln darbieten, 
welche auch allgemein in der Welt als wertvolle Kunstformen aner-
kannt sind, übersieht dabei aber oftmals, dass gerade die eigenstän-
dige Schönheit künstlerischer Formgebung zwar den Hörer emoti-
onal stark beeindruckt und gefangen nimmt, aber gerade deshalb 
auch von der eigentlichen Verkündigungsbotschaft ablenken kann. 
Die Kunstform selbst wird somit oft zur Hauptbotschaft, was vor 
allem dann problematisch wird, wenn die Musikkomposition auch 
noch stark humanistisch geprägte Lebensempfindungen entgegen 
biblischen Glaubenshaltungen ausdrückt.

3. Kann Musik den geistlichen Zielen christlicher Gemeinden 
dienen?

Wie soll denn nun eine Anbetungsmusik beschaffen sein, damit 
sie der Vorstellung unseres Herrn entspricht und auch der geistli-
chen Auferbauung Seiner Gemeinde dienlich sein kann? Können 
denn überhaupt musikalische Gebilde zur Anbetung unseres Herrn 
dienen? Ist es nicht zweckmässiger, wenn wir die Formen der 
Anbetung nur auf sprachliche Wortformulierung beschränken, 
um nicht der Gefahr zu erliegen, durch musikalische Strukturen, 
die wir den Texten beigeben, den Hörer nur abzulenken von der 
geistlichen Wortbotschaft? Viele Musikwerke haben bekanntlich 
auch eine bezaubernde Wirkung und können die Hörer allein 
durch die Macht der musikalischen Ausstrahlung so gefangen 
nehmen, dass die eigentliche Wortbotschaft, der sie dienen sollten, 
in den Hintergrund tritt und dem Hörer vernebelt werden kann  
(s. auch Abschnitt 63: Zitat von Augustinus). 



22

Natürlich haben wir aus der Überlieferung der traditionellen 
Kirchenmusik sehr viele gut geeignete Chorwerke, Oratorien, 
Kantaten und ausgezeichnete Lieder, welche in ihrer geistlichen 
Ausrichtung wirklich auch den biblischen Kriterien entsprechen. 
In den evangelikalen Freikirchen hört man leider selten etwas aus 
diesem reichen Angebot wortorientierter Kirchenmusik z.B. eines 
Heinrich Schütz, Melchior Franck oder Johann Sebastian Bach, 
dessen Choralwerk allein schon eine goldene Fundgrube wäre 
für Gemeindechöre, die eine geistlich ausgerichtete musikalische 
Anbetungsmusik anstreben. Aber in Psalm 98 werden die Christen 
schliesslich auch zum Singen neuer Lieder aufgefordert, so dass 
neben bewährtem traditionellem Liedgut auch neu komponierte 
Lieder aus unserer Zeit erwartet werden. Für die heutige Gemein-
depraxis ist es in Anbetracht des grossen Angebots neuer Lieder 
wichtig, nach welchen Kriterien eine geeignete Auswahl getroffen 
werden kann. Viele durchaus geeignete Texte werden heute in sehr 
unterschiedlichen musikalischen Stilarten verpackt, welche auch 
vielfach die profanen weltlichen musikalischen Stilmittel der Tanz- 
und Unterhaltungsmusik, Disco-, Pop- und sogar Technomusik 
verwenden. Für die sogenannte christliche Rockmusik werden so-
gar konsequent diese weltlichen Stilelemente verwendet, so dass 
ausser dem Text kein Unterschied mehr besteht zur weltlichen 
Rockmusik. 

Die Verwendung weltlicher Stilmittel wird meistens damit be-
gründet, dass man in guter missionarischer Absicht den fernste-
henden Weltmenschen die biblische Botschaft des Evangeliums in 
einer musikalischen Verpackung ihres Geschmacks darbieten müs-
se, damit der biblische Textinhalt auch für diese Leute attraktiver 
erscheint. Hinzu kommt noch die Tatsache, dass breite Schichten 
unserer Jugend durch das ständige Hören dieser Stilarten nicht 
nur in Discos, sondern besonders in den öffentlichen Medien von 
Rundfunk und Fernsehen und von Tonträgermedien inzwischen so 
weit auf die spezifischen Stilmerkmale der Pop- und Discomusik 
konditioniert wurden, dass die musikalische Sensibilität für na-
turgemässe musikalische Rhythmik nach dem Vorbild organischer 
Bewegungsabläufe (gemäss Herzschlag-, Puls-, Atemrhythmus) 
mehr und mehr verkümmert (s. Abschnitt 15, 16, 22).

Selbst Gemeindeleiter in führenden Positionen vertreten die 
Meinung, jede Musik sei im Hinblick auf ihre Verwendbarkeit in 



23

christlichen Gemeinden und deren geistliche Zielsetzungen un-
bedenklich anzuwenden. Es sei schliesslich nur eine Frage des 
musikalischen Geschmacks und der musikalischen Vorbildung der 
jeweiligen Hörer, denn die Musik selbst sei ethisch wertneutral. 
Diese Kontroversen über das «Für» oder «Gegen» die christliche 
Rock- und Popmusik entzünden immer noch die Gemüter vieler 
Christen. Natürlich gibt es auch öffentliche Stellungnahmen sowohl 
zur Verteidigung und Empfehlung der Rock- und Popmusik für 
Christen als auch kritische Stellungnahmen gegen die Verwendung 
dieser modernen Stilarten modischer Popularmusik. 

Zur Überprüfung sollen verschiedene Argumentationen beider 
Seiten betrachtet werden. Aus diesem Spannungsfeld resultieren 
die nun folgenden typischen Äusserungen über Erfahrungen mit 
Rock- und Popmusik bei evangelistischen Veranstaltungen.

4. Warnende Stimmen gegen die Verwendung von Rock- und 
Popmusik 

Der erfahrene Evangelist und Seelsorger Heinrich Kemner 
schreibt über seine Erfahrungen mit moderner Rock- und Pop-
musik bei Evangelisationen:

«Wenn wir den evangelischen Raum von heute überschauen, so er-
scheint eine Überprüfung der verschiedenen musikalischen Möglichkeiten 
notwendig. Mehr noch als heute war vor Jahren eine gewisse psyche-
delische Musik auch für die Verkündigung eine Anfechtung. Mit viel 
Geräusch und oft in einer unerhörten Hektik versuchte man in gewissen 
musikalischen Weisen das evangelistische Vorfeld so zu bestimmen, dass 
der junge Mensch beeinflusst wurde. Ich habe selber Evangelisationen 
erlebt, bei denen irgendein musikalisches Team mit einer unerhörten Ge-
räuschkulisse hektisch auf die Jugend einhämmerte. Ich persönlich konnte 
diese Musik nur betend ertragen und war oft in Gefahr, den Einstieg zu 
meiner Ansprache zu verlieren oder gar, das Wesen der Verkündigung 
durch den musikalischen Eindruck zu versäumen. Wenn es auch sein 
mag, dass eine bestimmte Bandmusik die natürliche Sehnsuchtshoffnung 
des Menschen zunächst anspricht und vielleicht auch die Unmittelbarkeit 
im Hörvergnügen weckt, so ist ebenso richtig, ihre Grenze genau zu wis-
sen und zu beachten. Sie kann zweifellos auch gefährlich werden. Ich 
habe nach einer Ansprache, jedenfalls bei meinen Diensten, diese Musik 
immer verboten, weil es sich gezeigt hat, dass sie fast immer den Anruf 



24

zur Seelsorge verschliesst. Mir wurde von jungen Menschen bezeugt, 
dass sie unter dem Einfluss dieser Musik ihre Bekehrung aufgeschoben 
haben. Dann hat sie ihren Lohn dahin. Wir haben in unserem Rehabilita-
tionszentrum die beste Korrektur durch die jungen Menschen, die unter 
dieser Musik das Traumland suchten und eine Wüste fanden. Mir will oft 
scheinen, dass diese jungen Menschen, wenn sie Genesende sind, uns mit 
einer unerhörten Deutlichkeit diese Gefahrengrenze ansagen können. Sie 
spüren sofort, wenn die Trommel vom Feind mitgeschlagen wird. Als wir 
vor Jahren einmal einen Versuch machten, eine Jugend, die dem Sog des 
Lasters verfallen ist, mit dieser Musik abzuholen, war es bezeichnend, dass 
uns ein junger Mann, der sich zu dieser Welt bekannte, den Vorwurf machte, 
dass wir uns in unwahrer Weise ihrer Wirklichkeit anpassen wollten. Wir 
mussten uns den Argumenten beugen und erkennen, welch ein scharfes 
Ohr die Welt um uns für die Grenzdeutung unserer Glaubenswirklichkeit 
in musikalischer Beziehung hat. Es ist deshalb notwendig, dass wir uns 
bei all unseren Jugendevangelisationen genau bewusst sind, dass eine 
Musik, welche die Vollmacht der Verkündigung hemmt oder gar aufhebt, 
für uns nicht tragbar ist.»2 

Der Theologe Gerhard Salomon schrieb ein Buch über die 
Gefahren in der Endzeit für die Gemeinden der Gläubigen.(68) 
Darunter behandelt er auch den Einfluss der modernen Rock- und 
Popmusik. Er schreibt:

 «Die in der indonesischen Erweckungsbewegung gläubig Gewordenen 
verbrannten die Schlager, die sie noch in Wort und Bild bei sich hatten. 
Nun müssen wir heute die gegenteilige Erscheinung feststellen: Man 
übernimmt weltliche Musik für geistliche Lieder! Es muss nachdenklich 
stimmen, wenn Befragte eines christlichen Beatkonzertes klar sagen, dass 
die Rhythmen auf sie eine ungleich grössere Wirkung als das gehörte 
Wort gehabt hätten und auch mehr und nachhaltiger nachwirkten. Das 
leuchtet auch sofort ein; denn jede Musik spricht den ganzen Menschen 
an: der Text den Geist, die Melodie die Seele und der Rhythmus den 
Körper. Bei der Musik – auch beim schlichtesten Lied – hat nun einmal 
das Seelische im Verhältnis zum Geistlichen das Übergewicht. Es kann 
gar nicht anders sein, als dass durch stark rhythmische Musik der kör-
perliche Bereich am stärksten angesprochen wird. Sie entspricht ganz 
den sexbetonten Tendenzen unserer Zeit. Deshalb ist sie auch so beliebt. 
Die Ekstase, – völliges Gegenteil von der dem Christen in 1. Petrus 5,8 



25

gebotenen Nüchternheit – ist ein beliebtes Einfallstor für alle mögli-
chen unkontrollierbaren Einflüsse bis hin zum Okkulten. Und weiter: 
Geistliche Segnungen setzen eine stille Atmosphäre voraus; denn nur 
an einer stillen Stelle legt Gott Seinen Anker an. Deshalb ruft uns die 
Bibel immer wieder zu dieser Stille auf. Habakuk 2,20: ‹Aber der Herr ist 
in seinem heiligen Tempel, es sei vor ihm still alle Welt!› Oder Sacharja 
2,17: ‹Alles Fleisch sei still vor dem Herrn; denn er hat sich aufgemacht 
aus seiner heiligen Stätte.› Oder 1. Tessalonicher 4,11: ‹Ringet danach, 
dass ihr stille seid!›».

 
Martin Heide bemerkt in seinem Buch: «Musik um jeden Preis?» 

Folgendes:
 
«Diese nach emotionalen Erfahrungen Ausschau haltende Frömmigkeit 

entspricht allerdings weniger dem neutestamentlichen Gottesdienst in Geist 
und Wahrheit (Joh 4,24) als vielmehr den ‹atmospheres›, den gefühlsbetonten 
Stimmungen, die grundsätzlich unabhängig vom geistlichen Zustand des 
Betroffenen sind. Um das Wort Gottes zu hören und zu befolgen, braucht 
es nämlich weder ‹sinnlich erfahrbar› zu werden noch unsere Körperlichkeit 
anzusprechen; die ganze Bibel enthält nicht den geringsten Hinweis darauf. 
Oder anders ausgedrückt: Man braucht für solche Stimmungen gar nicht das 
Wort Gottes oder einen christlichen Gottesdienst. Dieses Mitschwingen von 
Körper und Seele wird von vielen (Fans) wie ein Gottesdienst empfunden. 
Es besteht weniger Interesse an einem biblischen Gottesdienst, als vielmehr 
an positiver Ekstase, an – um es ganz plump auszudrücken – fleischlichem 
Gottesdienst, ... um den Hunger des modernen Christen nach sinnlich kör-
perlicher Erfahrung zu stillen.»

Walter Kohli zeigt die Unvereinbarkeit der Rock-Kultur mit 
christlichen Lebenszielen sehr überzeugend auf in seinem emp-
fehlenswerten Buch «Rockmusik und christliche Lebenshaltung»:

 
«Die Rock-Kultur steht nach wie vor völlig im Widerspruch zur 

christlichen Lebenshaltung.» 

Zur 20. Jahresfeier der Rockzeitschrift ‹Rolling Stone Magazin› 
wurde z.B stolz verkündet: «Es ist keineswegs übertrieben zu 
sagen, dass Rebellion mehr als nur ein gelegentliches Thema im 



26

Rock ist – sie ist sein Herz und seine Seele...» (Hinweis v. Brian 
S. Neumann, 87)

 
Kurt E. Koch beleuchtet mit verschiedenen Erfahrungsberichten 

die Auswirkungen von Rockmusik in seinem Buch «Musik unter 
der Lupe» (50) und kommt im letzten Satz seiner Ausführungen 
darüber zu dem Ergebnis: «Dieser Musikstil ist das raffinierteste 
Seelen-Fang-Netz Satans, um vor allem junge Menschen in den 
Abgrund zu reissen.» 

Die am stärksten überzeugenden Warnungen und Argument-
ationen gegen die zeitaktuellen Rock- und Popmusikstilarten er-
schienen in dem jetzt neu für den deutschen Sprachraum übersetzten 
Buch des ehemaligen amerikanischen Lobpreisleiters Dan Lu- 
carini: «Worship bis zum Abwinken. – Bekenntnisse eines ehe-
maligen Lobpreisleiters» (84). Als ehemaliger Insider und leiden-
schaftlicher Verfechter der modernen Musikstilarten im Bereich von 
Ortsgemeinden wurden ihm offenbar von Gott die Augen geöffnet, 
als er begann, die geistlichen  bzw. ungeistlichen  Auswirkungen 
dieser Musikstile aufrichtig nach biblischen Gesichtspunkten zu 
hinterfragen. Dieses Buch, das er dann nach eigenen Aussagen in 
tiefer Beugung und als Bussgang über den angerichteten Schaden 
als seine Lebensbeichte veröffentlichte, sei besonders den Lobpreis-
leitern, Chorleitern und Gemeindeleitern unserer Zeit empfohlen, 
weil darin viele Argumente der Verfechter moderner Musikstile 
überzeugend entkräftet werden. Er bestätigt damit aus seiner prak-
tischen Erfahrung all jene Untersuchungen der Wirkungsweisen 
jener musikalischen Stilelemente, welche in dem vorliegenden Buch 
nun auch aus der Sicht empirisch-wissenschaftlicher Forschungen 
beleuchtet werden. Im Schlusskapitel seines Buches zieht Dan Lu-
carini die Bilanz der Auswirkungen dieser zeitaktuellen Musikstile 
und schreibt als Schlussfolgerung Folgendes:

 
 «Ich habe aus meiner Erfahrung gezeigt, dass CCM (das sind jene 

zeitaktuellen Rock- und Popmusikstilarten) in die Gemeinde aufge-
nommen wurde, weil wir unseren fleischlichen Wünschen und Lüsten 
nachgegeben haben, dass sie mit trügerischen Argumenten verteidigt 
und von unserer Lust auf Musik, die unsere sündige Natur befriedigt, 
angetrieben wird. Wir wurden verführt zu glauben, dass wir jede Art 
von Musik im Gottesdienst einsetzen könnten und Gott dies annimmt. 



27

Das ist falsch. Unser Glaube an diese Lüge hat eine ganze Generation 
älterer Christen verletzt, Gemeinden gespalten und fördert Unmoral, 
Selbstsucht und eine Haltung der Provokation in der Gemeinde. Unterm 
Strich kommt bei alldem keine positive Summe heraus. Wir haben einen 
regen Feind namens Satan und er will die Effektivität der örtlichen Ge-
meinde von innen nach aussen verderben. Bisher hat er, so denke ich, 
mit dieser umstrittenen Musik beachtliche Erfolge erzielt. Doch ich bin 
zuversichtlich, dass der Herr Jesus Christus diese Gefahr aufzeigen und 
uns helfen wird, sie zu überwinden. Ich baue auf die Verheissung aus  
1. Johannes 4,4: ‹Kinder, ihr seid aus Gott und habt jene überwunden, 
weil der in euch grösser ist als der in der Welt.›» 

5. Argumentationen der Verteidiger christlicher Rock- und 
Popmusikstile

Demgegenüber stehen aber nun auch viele Gegenstimmen be-
kannter Christen unserer Zeit, deren Gegenargumentationen nun 
hier zur Diskussion stehen. Einige typische Argumentationen, 
welche besonders immer wieder die Wertneutralität von Musik 
betonen und deshalb alle Musikstilarten für den christlichen Ge-
brauch empfehlen, sollen hier unter musikwissenschaftlicher und 
biblischer Beleuchtung hinterfragt werden. 

Ein Buchautor namens Wilberg veröffentlichte zum Beispiel  
in seinem Buch «Streit um Töne – die Christen und die Rockmusik» 
Folgendes zu diesem Thema, was wir auszugsweise wiederge- 
ben:

 
«Für den Christen steht die Fülle musikalischer Ausdrucksformen 

offen. Er braucht die Unterscheidung zwischen christlicher und weltlicher 
Musik nicht, alles ordnet sich bei ihm unter das Ziel, ‹Soli Deo Gloria› 
(Gott allein die Ehre), so unterschrieb Bach seine Werke, – nicht nur 
seine Kirchenkantaten, sondern ebenso seine Kaffee-Kantate und andere 
Stücke. Formal ist zwischen den weltlichen und geistlichen Werken die-
ses grossen Komponisten kein grundlegender Unterschied zu erkennen, 
zumal Bach manche Stücke aus seinen Werken an verschiedenen Stellen 
verwendete, manchmal in einem kirchenmusikalischen, manchmal in 
einem weltlichen Werk.»

Dieses Argument verwendet der Autor hier als Indiz dafür, dass 
man jede sogenannte weltliche Musik auch für geistliche Zwe-



28

cke benutzen könne. Und jetzt zieht er daraus die völlig falsche 
Schlussfolgerung, wenn er sagt: 

«Angesichts solcher Tatbestände halte ich es für unmöglich, einen 
Trennungsstrich zwischen geistlicher und weltlicher Musik zu zie- 
hen.» 

Ein tieferer Einblick in das Leben Johann Sebastian Bachs ent-
kräftet diese völlig irreführende Argumentation gründlich. Warum 
konnte denn Bach auch einige seiner Kompositionen, die er ur-
sprünglich nicht für den kirchlichen Gebrauch schrieb, dennoch zu 
einem späteren Zeitpunkt auch für kirchliche Zwecke verwenden, 
wo er einfach die Texte austauschte? Leider wird bei diesem Ver-
gleich nämlich die Tatsache vergessen, dass Bachs Lebensgefühl 
mit seiner grundsätzlich biblisch ausgerichteten Lebensanschauung 
sich ganz allgemein in allen seinen Musikwerken widerspiegelt, 
so dass auch die Grundstimmung seiner «weltlichen» Kompositi-
onen eine Paarung mit geistlichen Texten zulässt. Entsprechend 
seiner gesunden geistlich ausgerichteten Lebensweise spiegeln in 
natürlicher Weise alle seine Werke diese Grundhaltung wider. Es 
entspräche einer gespaltenen Lebenshaltung Bachs, wenn er in 
seinen sogenannten weltlichen Kompositionen tatsächlich auch die 
Gefühlshaltungen weltlich geprägter Lebensphilosophien zum Aus-
druck gebracht hätte. Dies wäre vergleichbar mit einem Christen, 
der im Rahmen der christlichen Gemeinde zwar einen geistlichen 
Lebenswandel anstrebt, aber ausserhalb der Gemeinde sich nach 
dem Lebensstil der Welt ausrichtet.

Der o.a. Buchautor hatte deshalb sehr richtig erkannt, dass 
zwischen den weltlichen und geistlichen Kompositionen Bachs 
«kein wesentlicher Unterschied besteht», aber eben deshalb könn-
te Bach eigentlich alle seine Kompositionen mit den genannten 
Worten «Soli Deo Gloria» (allein Gott die Ehre) unterschreiben. 
(entsprechend Kolosserbrief 3,17). Aus diesem Grund konnte 
er guten Gewissens auch eine ursprünglich für einen weltlichen 
Auftraggeber komponierte Kantate bei Bedarf zu einem späteren 
Zeitpunkt mit geistlichen Texten neu zusammenstellen. Eine 
solche Umfunktionierung bilden tatsächlich die sechs Kantaten 
seines Weihnachtsoratoriums, welche der Buchautor als Beweis-
beispiel bei seinen Argumentationen glaubt benutzen zu können. 


