
Michael Reeves

Fasziniert
Staunen über  

den dreieinigen  
Gott

M
ichael R

eeves   
Fasziniert  

Staunen über den dreieinigen G
ott



Michael Reeves

Fasziniert 
Staunen über  

den dreieinigen  
Gott



Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet über 
dnb.de abrufbar.

Das Werk ist in allen seinen Teilen urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung 
ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für 
Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung in 
und Verarbeitung durch elektronische Systeme.

Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich geschützten 
Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und Data-Minings nach § 44b UrhG 
ausdrücklich vor. Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Bei Fragen zur Produktsicherheit wende dich bitte postalisch oder per E-Mail über 
die angegebenen Kontaktdaten an uns.

Titel des englischen Originals 
The Good God  
Copyright © 2012 by Michael Reeves 
Published by Authentic Media Limited, 
PO Box 6326, Bletchley, Milton Keynes, 
United Kingdom, MK1 9GG. 
All rights reserved. 

Wenn nicht anders angegeben, wurde 
folgende Bibelübersetzung verwendet
Lutherbibel, revidiert 2017, © 2016 
Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart

© 2026 Verbum Medien gGmbH  
Kleines Lohfeld 6
D-32549 Bad Oeynhausen
verbum-medien.de
info@verbum-medien.de

Übersetzung
Friedemann Lux
Lektorat
Katharina Töws
Umschlag
Christian Schumacher,  
Karin Rekowski 
Satz
Christian Schumacher
Druck und Bindung
Finidr, Tschechien

1. Auflage 2026 
Best.-Nr. 8652 207 
ISBN 978-3-98665-207-4 
E-Book 978-3-98665-208-1 
Hörbuch 978-3-98665-209-8 
DOI 10.54291/z856538279 

Solltest du Fehler in diesem Buch entdecken, würden wir uns über einen kurzen 
Hinweis an fehler@verbum-medien.de freuen.



 
 

Inhalt

Einleitung: Die Trinität – Terra incognita?� 9

1.	 Was tat Gott, bevor er die Welt erschuf?� 22

2.	 Die Schöpfung: Die Liebe des Vaters fließt über� 50

3.	 Die Erlösung: Der Sohn schenkt uns, was sein ist� 82

4.	 Das christliche Leben: Der Geist, der  
Schönheit schafft� 110

5.	 »Wer ist dir gleich unter den Göttern, o Herr?«	�  142

Fazit: Keine andere Wahl� 167

Bildnachweise� 171

Endnoten� 175



Meine liebe Mia, meine große Liebe zu dir  
ist nur ein kleiner Funke der mächtigen Flamme  

der Liebe, von der du in diesem Buch liest.  
Möge dieses Buch dir helfen,  

dich über die Liebe eines Vaters zu freuen.



9

Einleitung: 
Die Trinität –  

Terra incognita?

»Gott ist Liebe« – diese drei Wörter könnten kaum wohltuender 
sein. Sie kommen uns lebendig und schön vor. Sie wärmen das 
Herz wie ein prasselndes Kaminfeuer. Wie sieht es aber mit dem 
Satz aus: »Gott ist eine Dreieinigkeit«? Das klingt nicht herzer-
wärmend. Es klingt kalt und unpersönlich. Obwohl das nur zu 
verständlich ist, hat dieses Buch das Ziel, mit dieser Vorstellung 
aufzuräumen. Es ist zwar möglich, die Dreieinigkeit (auch Drei-
faltigkeit oder Trinität genannt) als ein verstaubtes Dogma dar-
zustellen, das keiner braucht, doch Tatsache ist: Gott ist Liebe, 
weil er dreieinig ist.

In diesem Buch geht es darum, wie wir in unserer Freude an 
Gott wachsen können, indem wir erkennen, wie sein dreieiniges 
Wesen alles in Schönheit und Vollkommenheit verwandelt. Die-
ses Buch möchte dich schmecken und sehen lassen, dass der Herr 



10

gut ist. Es will dein Herz gewinnen und deine Seele erquicken. 
Denn nur dann, wenn wir die Bedeutung von Gottes Dreieinig-
keit begreifen, können wir seine Schönheit, seine überfließende 
Güte und seine das Herz rührende Freundlichkeit wirklich spü-
ren. Wäre die Trinität etwas, das wir von Gott ablösen könnten, 
würden wir ihn mit diesem Ablösen nicht von einem lästigen 
Anhängsel befreien, sondern ihm genau das wegnehmen, was so 
wunderbar an ihm ist. Denn Gott ist dreieinig, und es ist diese 
Dreieinigkeit, die seine Schönheit ausmacht.

Du hast bis hierher gelesen und das Buch noch nicht zu-
geklappt? Dann darf ich dir gratulieren, denn die beliebtesten 
christlichen Bücher sind normalerweise Ratgeber – Bücher, die 
einem sagen, was man tun soll. Für den durchschnittlichen Rat-
geber-Fan dürfte der Gedanke, ein Buch über die Dreieinigkeit 
zu lesen, ähnlich attraktiv erscheinen wie die Aufgabe, zehnmal 
hintereinander »Fischers Fritz fischt frische Fische, frische Fi-
sche fischt Fischers Fritz« zu sagen – Stress pur, der nichts bringt. 
Beim Christsein geht es jedoch nicht in erster Linie darum, sei-
nen Lebensstil zu ändern, sondern darum, Gott zu kennen. Gott 
immer besser kennenzulernen und uns immer mehr an ihm zu 
freuen – dazu hat er uns erlöst, und das soll das Thema dieses 
Buches sein.

Wenn wir Gott immer besser kennenlernen, verändert das 
jedoch auch unser Leben, und zwar gründlich. Es ist das Wissen 
um die Liebe Gottes, das uns selbst befähigt zu lieben. Wenn wir 
merken, wie kostbar und anziehend Gott ist, verändert das un-
sere Präferenzen, Neigungen und Motive. Wir fangen an, Gott 
mehr zu wollen als alles andere in der Welt. Wenn du dieses Buch 
liest, ist das also nicht nur ein Training für die grauen Zellen. 
Wie wir noch sehen werden, verändert das dreieinige Wesen die-
ses Gottes alles, was wir tun – von der Art, wie wir Musik hö-
ren, bis zu der Art, wie wir beten. Es macht uns zu glücklicheren 



11

Ehepartnern, freundlicheren Nachbarn und besseren Gemeinde-
gliedern. Es gibt uns Heilsgewissheit, fördert unsere Heiligung 
und verwandelt die Brille, durch die wir die Welt um uns herum 
betrachten. Nein, ich übertreibe nicht: Diesen Gott zu kennen, 
verändert unser ganzes Leben.

Wer soll das verstehen?

Dafür gibt es allerdings ein großes Hindernis: Die Dreieinigkeit 
wird allgemein nicht als eine Lösung und etwas Schönes ange-
sehen, sondern als etwas Seltsames, ja ein Problem. Und die Art, 
wie manche Leute über sie reden, scheint das zu bestätigen. Den-
ken wir nur an all die verzweifelten Versuche, sie mit Bildern zu 
erklären, bei denen man sich fragt, ob den Erfindern nichts Bes-
seres eingefallen ist. Da erklärt uns jemand: »Die Dreieinigkeit 
lässt sich mit einem Ei vergleichen: Das Ei hat eine Schale, den 
Dotter und das Eiweiß, ist aber trotzdem ein Ei!« »Nein«, kon-
tert darauf ein anderer, »die Dreieinigkeit ist eher wie ein Klee-
blatt: ein Blatt, aber mit drei Teilen, gerade wie bei dem Vater, 
dem Sohn und dem Heiligen Geist!« Und dann wundern wir uns, 
wenn die Welt uns auslacht. Ganz gleich, womit wir die Trini-
tät vergleichen – mit einer Pflanze, den Schichten im Speck, den 
drei Aggregatzuständen von Wasser oder einem Riesen mit drei 
Köpfen –, irgendwann fängt es an, albern zu klingen. Die Lehre 
der Dreieinigkeit erinnert an eine unansehnliche Wucherung in 
unserem Verständnis von Gott, die man ohne weitere Folgen ent-
fernen kann, woraufhin alle nur erleichtert aufatmen.

Wenn die Trinität als abartige und phantastische Absonder-
lichkeit betrachtet wird, darf man sich natürlich nicht wundern, 
dass die Leute sie für irrelevant halten. Wie könnte ein als Ei vor-
gestellter Gott je etwas anderes sein als ein Exponat aus einem 
Kuriositätenkabinett? Vor so einem lächerlichen Gott werden 



12

wir nie anbetend niederfallen. Zu so einem Gott wird es uns nie 
hinziehen. Aber genau das ist in vielerlei Hinsicht unsere heu-
tige Lage. Wir nicken rechtgläubig mit dem Kopf, wenn wir das 
Wort »Dreieinigkeit« hören, aber das Thema ist einfach zu ab-
gehoben, als dass es etwas für unseren Alltag bedeuten könnte. 
Mit anderen Worten: Das Ei und all die anderen Bilder und Ver-
gleiche sind vielleicht nicht ganz das Richtige.

Eine andere Herangehensweise lässt die Sache mit der Tri-
nität ebenfalls als Problem erscheinen: Man beschränkt sich dar-
auf, zu sagen, was sie nicht ist. Es heißt dann, dass der Vater nicht 
der Sohn ist und der Geist nicht der Vater, und dass es sich mit-
nichten um drei Götter handelt usw. Das ist alles wahr und rich-
tig, aber es lässt so manchen mit dem dumpfen Gefühl zurück, 
zwar gerade etlichen schlimmen Irrlehren entronnen zu sein, je-
doch immer noch keine Antwort darauf gefunden zu haben, wen 
oder was man denn nun wirklich anbeten soll.

An dieser Stelle betritt ein 
Wort die Bühne, das unsere Ner-
ven beruhigt, das Wort »Geheim-
nis«. Es vermittelt uns das Ge-
fühl, es sei völlig in Ordnung, 
wenn wir keine Ahnung davon 
haben, wie Gott gleichzeitig ei-
ner und drei sein kann. »Gott 
ist ein Mysterium«, flüstern wir 
im Ton frömmster Ergriffenheit, 
»wir können das gar nicht verste-
hen.« Das klingt zwar sehr ehrfürchtig, bringt uns aber auch 
nicht weiter. Wenn Paulus in Epheser 3 von dem »Geheimnis 
Christi« schreibt, dass die Heiden in die Erlösung eingeschlos-



13

sen sind, ist dieses Geheimnis nichts Mysteriöses. Paulus eröff-
net uns schlicht etwas, was wir bisher nicht wussten, nun aber 
verstehen können: Auch die Heiden gehören dazu – fertig, jetzt 
wissen wir es.

So ist es auch mit Gott. Gott ist geheimnisvoll, aber nicht 
in dem Sinne von kleinen grünen Männchen, die mitten in der 
Nacht nichtsahnende Bürger in ihrer fliegenden Untertasse ent-
führen. Und erst recht nicht in dem Sinne von: »Wer kann das 
schon begreifen – warum sich also den Kopf zerbrechen?« Gott 
ist vielmehr ein Mysterium in dem Sinne, dass sein Wesen ein Ge-
heimnis ist, auf das wir von uns aus nie gekommen wären. Die-
ser dreieinige Gott hat sich uns aber geoffenbart, und damit ist 
die Dreieinigkeit kein absurder Widerspruch, den niemand er-
klären kann, wie ein quadratischer Kreis (oder ein interessanter 
Theologe). Der dreieinige Gott hat sich geoffenbart, sodass wir 
die Trinität verstehen können. Das bedeutet nicht, dass wir ein 
vollständiges Wissen über Gott haben und ihn mit unserem klei-
nen Gehirn komplett erfassen könnten. Es bedeutet auch nicht, 
dass wir nur ein paar neue Informationen über ihn zur Kennt-
nis nehmen, bevor wir uns dem nächsten Thema zuwenden. Die 
Dreieinigkeit zu erkennen, heißt Gott zu erkennen – einen ewi-
gen und persönlichen Gott, der unendlich schön und faszinie-
rend ist. Die Trinität ist ein Gott, den wir erkennen und immer 
besser kennenlernen können.

Ich will damit sagen, dass die Trinität keine Angelegenheit 
für Tüftler ist. Wer sich mit ihr befasst, begibt sich nicht in un-
bekanntes, vermintes Gelände, auf dem sinnlose Spekulationen 
lauern. Wenn wir uns in die Dreieinigkeit vertiefen, tun wir viel-
mehr das, was David laut Psalm 27 am liebsten jeden Tag seines 
Lebens getan hätte: Wir schauen die Schönheit des Herrn.



14

Mönche, die gerade nichts anderes zu tun hatten

Es gibt jedoch ein weiteres mögliches Problem mit der Dreieinig-
keit: Das Wort »Trinität« oder »Dreieinigkeit« erscheint nirgends 
in der Bibel. Das klingt gar nicht gut und hat zu der Legende 
geführt, dass die Trinität die Erfindung von ein paar Mönchen 
war, die hinter ihren dicken Klostermauern nichts Besseres zu 
tun hatten. Die Bibel kennt angeblich nur einen einfachen, kur-
zen und bündigen Monotheismus, aber mit einer Mischung aus 
Phantasie, wilder Spekulation und einer gewaltigen Prise philo-
sophischem Hokuspokus gelang es der Kirche, dieses lehrmäßige 
Monsterkind namens Trinität aus der Taufe zu heben.

So verlief die Geschichte aber nicht. Der Apostel Paulus zum 
Beispiel hatte ganz offenbar keine Mühe mit der Aussage, dass »Je-
sus Christus der Herr ist, zur Ehre Gottes, des Vaters« (Phil 2,11). 
Es stimmt einfach nicht, dass um das Jahr 50 n. Chr. ein Nebel 
der Unkenntnis über dem Wesen von Vater, Sohn und Heiligem 
Geist hing und erst um das Jahr 500 die Sonne der Erkenntnis 
aufging. Und wenn spätere Theologen philosophische Begriffe 
benutzten (wie eben »Trinität«), die es in der Bibel nicht gibt, 
dann versuchten sie nicht, Gottes Selbstoffenbarung zu ergän-
zen, als würde die Bibel nicht ausreichen. Stattdessen versuch-
ten sie, die Wahrheit Gottes, wie sie in der Bibel geoffenbart ist, in 
Worte zu fassen. Ihr Anliegen bestand hauptsächlich darin, die 
Botschaft der Bibel in jenen Kreisen zu vermitteln, in denen sie 
auf die eine oder andere Weise verzerrt wurde. Jede dieser Ver-
zerrungen machte es erforderlich, eine neue Sprache zu finden, 
um sie wirksam zu widerlegen.

Ich möchte in diesem Buch aufzeigen, dass die Dreieinig-
keit durch und durch eine biblische Realität ist, und ich möchte, 
dass dies bereits in der Anlage und Struktur dieses Buches deut-
lich wird. Wir werden auf den folgenden Seiten vielen klugen 



15

Köpfen begegnen, die sich Gedanken über die Trinität gemacht 
haben, doch nichts liegt mir ferner, als den Eindruck zu erwe-
cken, dass sie in der religiösen Entwicklung »weiter« waren als 
die Bibel. Sie waren nichts als Verkündiger des in der Bibel geof-
fenbarten dreieinigen Gottes.

Biblisch – wirklich?

Nach diesen Worten kann ich förmlich hören, wie 

meine muslimischen Leser ausrufen: »Was steht denn 

in 5. Mose 6,4?« »Höre, Israel, der Herr ist unser Gott, 

der Herr ist einer.« Also doch einer, und nicht drei! Diese 

Stelle will jedoch nicht sagen, dass der Herr, unser Gott, 

eine mathematische Singularität ist. Es geht in diesem 

Kapitel der Bibel vielmehr darum, dass Gott die eine 

Liebe des Volkes Gottes sein soll. Er ist der Einzige, der 

diese Liebe wert ist. Die Israeliten sollen ihn von gan-

zem Herzen, von ganzer Seele und mit all ihrer Kraft lie-

ben (vgl. 5 Mose 6,5). Das hebräische Wort für »einer« 

in 5. Mose 6,4 will ohnehin nicht recht zur Idee der ma-

thematischen Singularität passen. Es wird zum Beispiel 

auch in 1. Mose 2,24 verwendet, wo es heißt, dass Adam 

und Eva – also zwei Personen – »ein Fleisch« sind.

Wir werden uns viele ähnliche Bibelverse an-

schauen, und ich glaube, sie werden uns zeigen: Je 

mehr wir uns in die Schriften der Bibel vertiefen, desto 

mehr erkennen wir, dass der Gott, von dem sie reden, 

wirklich ein dreieiniger Gott ist.



16

Was das Christentum christlich macht

Wie wichtig ist denn nun die Dreieinigkeit? Ist sie der Kara-
mellpudding des Glaubens (ein leckerer Nachtisch, aber eigent-
lich entbehrlich), oder ist sie das Hauptgericht? Schnall dich 
an und höre die Donnerworte des Athanasischen Glaubensbe-
kenntnisses aus dem 5. oder 6. Jahrhundert, das folgenderma-
ßen beginnt:

»Wer auch immer gerettet sein will, der muß vor allem den 

rechten christlichen Glauben festhalten: Wer diesen nicht 

unversehrt und unverletzt bewahrt, der wird zweifellos auf 

ewig zugrunde gehen. Der rechte christliche Glaube aber 

besteht darin, daß wir den einen Gott in der Dreifaltigkeit 

und die Dreifaltigkeit in der Einheit verehren.«1

Für uns heute klingen diese Worte überspannt, ja fast schon hys-
terisch. An die Trinität glauben oder »auf ewig zugrunde gehen«? 
Das geht doch ein bisschen zu weit! Wir sind ja gern bereit, die 
Dreieinigkeit in unsere Liste der Dinge aufzunehmen, die man als 
Christ zu glauben hat, aber dass unsere Erlösung von der Lehre 
der Trinität abhängen soll, das ist doch wohl etwas überspannt, 
oder? Wie kann etwas so Abgehobenes nötig für unsere Rettung 
sein, und das auch noch »vor allem«?

Die kompromisslosen Worte des Athanasischen Bekenntnis-
ses zwingen uns jedoch, uns zu fragen, was denn das Wesentliche 
am christlichen Glauben ist. Was ist denn für uns der Glaubens-
inhalt, der vor allen anderen kommt? Die Erlösung aus Gnade? 
Christi Versöhnungswerk am Kreuz? Seine leibliche Auferste-
hung? Dies sind zweifellos alles Dinge, die in die Kategorie des-
sen gehören, »was am wichtigsten ist« (1 Kor 15,3 NLB) – so wich-
tig, dass man sie nicht aufgeben kann, ohne das Wesen und das 



17

Frohmachende der Frohen Botschaft zu verlieren. Aber sie kom-
men nicht »vor allem anderen«. Allein für sich genommen, sind 
sie nicht das, was das christliche Evangelium christlich macht. 
Ein Zeuge Jehovas kann durchaus an den Opfertod Jesu glau-
ben, ein Mormone an seine Auferstehung und wieder andere an 
die Erlösung allein aus Gnade. Gut, die Parallelen sind manch-
mal nur oberflächlich, aber die bloße Tatsache, dass bestimmte 
christliche Glaubensinhalte auch in anderen Religionen vorkom-
men, zeigt doch: Diese Glaubensinhalte können nicht das Fun-
dament sein, auf dem das christliche Evangelium ruht, nicht die 
Wahrheit, die »vor allem anderen« kommt.

Protestantische Buddhisten

Franz Xavier (eigentlich: Fran-

cisco de Jassu y Javier) war ein 

katholischer Asien-Missionar. 

Als er im Jahr 1549 nach Japan 

kam, lernte er dort eine Rich-

tung des Buddhismus kennen 

(den Jodo-Shinshu), die für ihn 

nach »der lutherischen Häre-

sie« stank. Wie Martin Luther 

glaubten diese Buddhisten 

an die Erlösung allein durch 

Gnade und ohne menschliche Werke. Der schlichte 

Glaube an Amida (den japanischen Buddha), und nicht 

an sich selbst, genügte, um die Wiedergeburt und den 

Einzug in das Land der Reinheit zu erlangen. Wenn wir 

Abb. 1: Franz Xavier  
(1506–1552)



18

Amida anrufen, werden seine Werke zu unseren Wer-

ken – trotz all unserer Fehler und Schwächen.

Die »Erlösung« im Amida-Buddhismus war natür-

lich nicht dasselbe wie die christliche Erlösung. Es ging 

nicht darum, Amida immer besser kennenzulernen oder 

von ihm erkannt zu werden, sondern um innere Erleuch-

tung und die Erlangung des Nirwana. Und dennoch war 

es eine Erlösung, die auf den Tugenden und Leistungen 

eines anderen beruhte und die man sich allein durch 

Glauben zu eigen machte.

Wir brauchen uns von solchen Parallelen allerdings nicht ver-
unsichern zu lassen. Hier hat niemand das spezifisch Christli-
che am Christentum »gestohlen«. Denn das, was den christli-
chen Glauben von allen anderen Religionen unterscheidet, ist die 
Identität unseres Gottes. Was für einen Gott wir anbeten – das 
ist der Glaubensinhalt, der vor allen anderen Glaubensinhalten 
kommt. Das Fundament unseres Glaubens ist nicht weniger als 
Gott selbst, und jeder Aspekt des Evangeliums (Schöpfung, Of-
fenbarung, Erlösung) ist nur »christlich«, wenn er die Schöpfung, 
die Offenbarung und das Erlösungswerk dieses Gottes ist – des 
dreieinigen Gottes. Ich kann an den Tod eines Mannes namens 
Jesus glauben, an seine leibhaftige Auferstehung, ja sogar an die 
Erlösung allein aus Gnade – doch wenn ich nicht an diesen Gott 
glaube, bin ich schlicht und ergreifend kein Christ. Der christli-
che Gott ist dreieinig, und daher ist die Dreieinigkeit das Herz 
all dessen, was Christen glauben, die Wahrheit, von der alle an-
deren Wahrheiten ihre Gestalt und Schönheit erhalten. Die Tri-
nität steuert unser gesamtes christliches Denken.



19

Reicht es nicht auch, wenn man einfach »Gott« sagt?

Merkwürdig, aber wahr: Wer oder was Gott ist, setzen wir meist 
als bekannt voraus und denken nicht weiter darüber nach. Vor al-
lem im nachchristlichen Westen scheint man sich seit Jahrhun-
derten über die Identität Gottes einig zu sein. Da fragt ein Christ 
einen Nichtchristen, ob er »an Gott glaubt« – gerade so, als sei 
der Begriff »Gott« selbsterklärend und als würden wir alle an 
dasselbe Wesen denken, wenn wir ihn verwenden.

Die Versuchung, sich Gott nach unseren eigenen Erwartun-
gen und Annahmen zurechtzubiegen, ist jedoch nicht totzukrie-
gen und in der gesamten abendländischen Geschichte sichtbar: 
Im Mittelalter war es selbstverständlich, sich Gott als eine Art 
Feudalherrn vorzustellen. Die ersten Missionare, die zu den Wi-
kingern gingen, stellten Christus als eine Art himmlischen Krie-
ger dar, der seine Axt schwingt wie Odin, nur besser. Und so ging 
das weiter. Das Problem ist nur, dass der dreieinige Gott nicht in 
das Prokrustesbett2 eines anderen Gottes hineinpasst. Wer ver-
sucht, einfach »Gott« zu sagen, ohne zu definieren, wer oder was 
»Gott« ist, landet schnell bei einem anderen Gott.

Ironischerweise ist das oft der Grund, warum wir uns mit 
der Trinität schwertun. Anstatt ganz vorn anzufangen und zu se-
hen, dass der dreieinige Gott etwas radikal anderes ist als alle an-
deren »Gott«-Kandidaten, versuchen wir es umgekehrt: Wir pas-
sen den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist irgendwie an das 
an, was wir immer schon über Gott gedacht haben. Heutzutage 
ist es – jedenfalls im ehemaligen christlichen Abendland – eine 
ausgemachte Sache, dass der Begriff »Gott« sich auf eine Person 
bezieht und nicht auf drei. Wenn wir also mit der Dreieinigkeit 
konfrontiert werden, kommen wir uns wie jemand vor, der in 
sein Verständnis von Gott auf einmal zwei zusätzliche Personen 
hineinzwängen muss, was gelinde gesagt ziemlich schwierig ist. 



20

Schwierige Dinge lassen wir aber gern außen vor und so wird 
die Trinität zum lästigen Anhang.

Wir sind so daran gewöhnt, uns Gott nach unseren eigenen 
Vorstellungen zurechtzubiegen, dass uns der bloße Gedanke, Gott 
könnte nicht so sein, wie wir das erwarten, zuwider ist. Gott hat 
gefälligst einfacher zu sein – ein Ein-Personen-Gott eben. Könnte 
es sein, dass die Trinität uns nicht aus mathematischen Gründen 
so suspekt ist, sondern vielmehr, weil sie uns einen Gott zumu-
tet, den wir nicht erwartet hatten?

Wir sind nicht nur schnell dabei, den lebendigen Gott durch 
»Götter« zu ersetzen, die wir uns selbst ausgedacht haben. Die 
Welt ist bereits vollgestopft mit allen möglichen, oft sehr unter-
schiedlichen Kandidaten für »Gott«. Manche sind gut, manche 
nicht. Die einen sind persönlich, die anderen nicht. Einige sind 
allmächtig, andere nicht. Wir sehen dies in der Bibel, in der sich 
der Herr (der Gott Israels) und Baal, Dagon, Moloch oder Ar-
temis grundsätzlich voneinander unterscheiden. Oder schauen 
wir uns nur an, wie explizit und scharf der Koran Allah von dem 
Gott trennt, den Jesus uns beschrieben hat:

»Saget nicht: ›Drei.‹ Lasset ab – ist besser für Euch. Allah 

ist nur ein Einiger Gott. Fern ist es von Seiner Heiligkeit, 

dass Er einen Sohn haben sollte.«3

»Sprich: ›Er ist Allah, der Einzige; Allah, der Unabhängige 

und von allen Angeflehte. Er zeugt nicht und ward nicht 

gezeugt; und keiner ist Ihm gleich.‹«4

Allah ist also ein Ein-Person-Gott. In keiner Weise ist er ein Va-
ter (»Er zeugt nicht«), und in keinem Sinne hat er einen Sohn 
(»und ward nicht gezeugt«). Er ist eine Person, nicht drei. Das 
aber bedeutet, dass Allah ein völlig anderes Wesen ist als der Gott 



21

der Vater, Sohn und Heiliger Geist ist. Und dabei geht es nicht 
bloß um einen zahlenmäßigen Unterschied. Vielmehr existiert 
und handelt Allah auf eine fundamental andere Art als der Va-
ter, der Sohn und der Heilige Geist.

Angesichts dieser Situation wäre es der pure Wahnsinn, da-
von auszugehen, dass allgemein bekannt ist, wer oder was Gott 
ist. Wenn nicht klar definiert ist, welcher Gott Gott ist, welchen 
Gott wollen wir dann anbeten oder anderen Menschen zur An-
betung empfehlen? Im Hinblick auf all die unterschiedlichen 
Vorstellungen, die Menschen von »Gott« haben, funktioniert es 
schlicht nicht, allgemein und undefiniert von »Gott« zu reden. 
Wo landen wir, wenn wir es trotzdem tun? Wir müssen uns dann 
mit einem allgemeinen Monotheismus begnügen und über Gott 
mit Worten reden, die so vage sind, dass sie genauso gut auf Al-
lah wie auf die Trinität passen. Dadurch werden wir uns an fun-
damentalen und befreiend anderen Aspekten des christlichen 
Glaubens nicht freuen können, geschweige denn, dass wir an-
deren davon erzählen könnten.

Überrascht von Freude

Die Sache könnte nicht ironischer sein: Was wir für eine ver-
staubte Nebensache hielten, entpuppt sich als die Quelle von al-
lem, was am Christentum gut ist. Der dreieinige Gott ist weder 
ein Problem noch ein technisches Detail. Er ist die Atemluft des 
Lebens und der Freude des Christen. Und so hoffe und bete ich, 
dass dir die Erkenntnis des Vaters, des Sohnes und des Heiligen 
Geistes neues Leben geben wird.





1.

Was tat Gott, 
bevor er die 

Welt erschuf?



24

Der dunkle und der helle Weg

Wenn wir über Gott nachdenken, können wir das auf zwei un-
terschiedliche Arten tun. Die erste ähnelt einer Wanderung auf 
dem rutschigen Fußpfad entlang einer Steilküste (in einer stür-
mischen und mondlosen Nacht – während eines Erdbebens!). 
Es ist der Versuch, Gott mit unseren eigenen grauen Zellen zu 
erfassen. Wir schauen uns die Welt an und spüren, dass alles 
einen Ursprung haben muss. Irgendjemand oder irgendetwas 
muss dahinterstecken, und diesen Jemand nennen wir »Gott«. 
Folglich ist Gott der, der alles andere ins Sein gerufen hat, aber 
selbst durch nichts verursacht ist. Er ist der unbewegte Bewe-
ger. Das ist sein Wesen. Gott ist im Wesentlichen der Schöpfer 
und große Bestimmer.

Das klingt zwar alles vernünftig und richtig, doch wenn dies 
unser grundlegendes Gottesbild ist, dann ist der Boden, auf dem 
unser christlicher Glaube ruht, vermintes Gelände. Denn wenn 
Gott in erster Linie der Schöpfer und der Herrscher ist, »braucht« 
er eine Schöpfung, um der sein zu können, der er ist. All seiner 
kosmischen Macht zum Trotz entpuppt sich dieser Gott als jäm-
merlich schwach: Er braucht uns – obwohl wir angesichts all des-
sen, was er ist, wahrscheinlich kein Mitleid mit ihm haben soll-
ten. Der Schweizer Theologe Karl Barth hat es nach dem Ende 
des Zweiten Weltkriegs auf den Punkt gebracht:

»Sie erinnern sich wohl, wie Hitler, wenn er von Gott zu 

sprechen pflegte, ihn den ›Allmächtigen‹ nannte. Aber nicht 

der ›Allmächtige‹ ist Gott, nicht von einem höchsten Inbe-

griff von Macht aus ist zu verstehen, wer Gott ist. Und wer 

den ›Allmächtigen‹ Gott nennt, der redet in der furchtbars-

ten Weise an Gott vorbei. Denn der ›Allmächtige‹ ist böse, 



25

wie ›Macht an sich‹ böse ist. Der ›Allmächtige‹, das ist das 

Chaos, das Übel, das ist der Teufel. Man könnte gerade den 

Teufel nicht besser bezeichnen und definieren, als indem 

man diese Vorstellung eines in sich begründeten, freien, 

souveränen Könnens zu denken versucht.«5

Karl Barth wollte Gottes Allmacht absolut nicht leugnen, doch 
er wollte ebenso sehr deutlich machen, dass das Wesen Gottes 
nicht aus bloßer Macht besteht.

Das Problem geht jedoch noch weiter. Wenn Gottes Identi-
tät darin besteht, dass er der große Boss ist – was für eine Erlö-
sung kann er uns dann anbieten (falls er überhaupt bereit ist, uns 
zu erlösen)? Welche Erlösung kann Gott uns schenken, wenn er 
derjenige ist, der die Regeln macht, und wir die Regeln brechen? 
Die einzige Erlösung, die er uns gewähren kann, besteht darin, 
»Schwamm drüber« zu sagen und uns so zu behandeln, als hät-
ten wir die Regeln eingehalten.

Wenn Gott jedoch tatsächlich so ist, kann unsere Beziehung 
zu ihm nicht viel besser sein als unsere Beziehung zu irgendei-
nem Verkehrspolizisten. (Leser, die zur Polizei gehören, bitte 
nicht böse sein!) Lass es mich so ausdrücken: Wenn (rein theore-
tisch) ein netter Polizist mich dabei erwischt, wie ich zu schnell 
fahre und damit gegen eine Regel verstoße, werde ich bestraft. 
Wenn (wieder rein theoretisch) er mich nicht sieht oder ich ihn 
nach einer dramatischen Verfolgungsjagd abschütteln kann, bin 
ich erleichtert. In beiden Fällen werde ich ihn jedoch nicht lie-
ben. Selbst dann, wenn er (wie Gott oben) »Schwamm drüber« 
sagen und mir kein Knöllchen verpassen würde, würde ich ihn 
nicht lieben. Es kann sein, dass ich ihm dankbar bin, vielleicht 
sogar sehr dankbar – aber das ist nicht dasselbe wie Liebe. Ge-
nauso ist es bei dem himmlischen Polizisten: Wenn Erlösung le-



26

diglich bedeutet, dass ich keine Strafe zahlen muss und als ge-
setzestreuer Bürger durchgehe, dann ist die einzige Reaktion, 
die mir möglich ist, Dankbarkeit (aber nicht Liebe). Einen Gott, 
der »der Boss« ist und sonst nichts, kann ich also nicht lieben. 
Und das bedeutet – ironisch, aber wahr –, dass ich nicht fähig 
bin, das größte aller Gebote zu halten: dass ich den Herrn, mei-
nen Gott, liebe. Damit wären wir wieder an dem trostlosen Ort, 
an den uns der dunkle Pfad an der Steilküste führt.

Die zweite Art, über Gott nachzudenken, ist ein Weg, der 
schön gepflastert und gut beleuchtet ist. Dieser Weg ist Jesus 
Christus, der Sohn Gottes. Es ist der einzig richtige Weg – ein 
Weg, der zu einem gänzlich anderen Ort und einem völlig ande-
ren Gott führt. Wie das? Nun, die bloße Tatsache, dass Jesus »der 
Sohn« ist, sagt schon alles. Wenn Jesus ein Sohn ist, dann hat er 
einen Vater. Der Gott, den er uns offenbart, ist zuallererst ein Va-
ter. »Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben«, sagt Je-
sus, »niemand kommt zum Vater denn durch mich« (Joh 14,6). 
So hat Gott sich offenbart: nicht primär als Schöpfer oder Herr-
scher, sondern als Vater.

Wir können dies vielleicht am besten würdigen, wenn wir 
uns eine Frage stellen: Was tat Gott, bevor er die Welt erschuf? 
Für Liebhaber des Pfades an der Steilküste ist dies eine absurde, 
unmögliche Frage, und ihre cleversten Theologen beantworten 
sie so: »Er schnitt sich Stöcke zurecht, um die Leute zu züchti-
gen, die solche unverschämten Fragen stellen!« Auf dem gebahn-
ten Weg ist diese Frage jedoch ganz einfach zu beantworten. In 
Johannes 17,24 sagt Jesus uns klipp und klar: »Vater ..., du hast 
mich geliebt, ehe die Welt gegründet war.« Das ist der Gott, den 
Jesus Christus uns geoffenbart hat. Bevor er irgendetwas schuf, 
bevor er über die Welt regierte und vor allem anderen war die-
ser Gott ein Vater, der seinen Sohn liebte.


