


© 2026 Hänssler in der SCM Verlagsgruppe GmbH 
Max-Eyth-Straße 41 · 71088 Holzgerlingen 
haenssler.de

Die Bibelverse sind folgender Übersetzung entnommen: 
Die Bibel nach der deutschen Übersetzung Martin Luthers,  
© Evangelische Haupt-Bibelgesellschaft, Altenburg, 1965   

Umschlaggestaltung: Jan Henkel, www.janhenkel.com 
Titelbild: picture-alliance / akg-images 
Satz: typoscript GmbH, Walddorfhäslach 
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck 
Gedruckt in Deutschland 
ISBN 978-3-7751-6303-3 
Bestell-Nr. 396.303

Die automatisierte Analyse des Werkes, um daraus Informationen insbesondere über 
Muster, Trends und Korrelationen gemäß § 44b UrhG (»Text und Data Mining«) zu 
gewinnen, ist untersagt.



INHALT
Vorwort  	 	 7

1. Gräfenhainichen: Heimat und Herkunft  	 	 9
Schule und Kantorei   	 	 11
»Confessio Augustana« und Konkordienformel   	 	 12
Streit um den Exorzismus   	 	 16
Regierungswechsel   	 	 17
Der Schuss im Wald   	 	 18
Tod der Eltern   	 	 20

2. Die Fürstenschule in Grimma  	 	 21
Geschichte der Fürstenschulen   	 	 22
Tagesablauf   	 	 23
Christian Gerhardt   	 	 25
Lehrstoff und Unterricht   	 	 26
Die Pest in Grimma   	 	 31

3. Studium der Theologie in Wittenberg  	 	 32
Theologiestudium   	 	 34
Student und Hauslehrer   	 	 36
Der Dreißigjährige Krieg   	 	 38
Die Schweden in Gräfenhainichen   	 	 40
Die Dichtung des Barock   	 	 42

4. Erster Aufenthalt in Berlin  	 	 45
Hochzeitsgedicht   	 	 45
Berlin im Jahr 1643   	 	 49
Ein neuer Kurfürst   	 	 52
»Praxis Pietatis Melica«   	 	 53
Johann Crüger   	 	 55



5. Propst in Mittenwalde  	 	 59
Ein Brief nach Mittenwalde   	 	 60
Diakon Christian Alborn   	 	 63
Die Stadt Mittenwalde   	 	 64
Hochzeit und Ehestand   	 	 66
Amtsführung   	 	 70
Lieder aus der Mittenwalder Zeit   	 	 73

6. Diakon an St. Nikolai in Berlin  	 	 75
Berufung nach Berlin   	 	 76
Entwicklung der Stadt Berlin   	 	 78
Die Familie   	 	 79
Dichterruhm   	 	 81

7. Streit um den Kirchenfrieden  	 	 83
Vorgeschichte der Edikte von 1662   	 	 84
Das Religionsgespräch   	 	 87
Das Edikt von 1664   	 	 91

8. Zwischen Gewissen und Amt  	 	 95
Reaktionen auf Gerhardts Absetzung   	 	 95
Brief an die Gräfin von Lippe   	 	 98
Wiedereinsetzung ins Amt?   	 	 99
Die »Geistlichen Andachten«   	 	 104
Tod der Ehefrau   	 	 106

9. Archidiakon in Lübben  	 	 109
Berufung nach Lübben   	 	 109
Die Stadt Lübben   	 	 113
Die leidige Wohnungsfrage   	 	 114
Schwierige Verhandlungen   	 	 117
Dienstzeit in Lübben   	 	 120
Tod und Begräbnis   	 	 124
Der Sohn Paul Friedrich   	 	 125



10. Paul Gerhardt in seinen Liedern  	 	 129
»Befiehl du deine Wege«   	 	 130
»O Haupt voll Blut und Wunden«   	 	 138
»Ich steh an deiner Krippen hier«   	 	 146
»Nun ruhen alle Wälder«   	 	 153
 »Sommergesang: Geh aus, mein Herz,  
und suche Freud«   	 	 158
Rückblick   	 	 167

Literaturverzeichnis  	 	 169

Zeittafel zur Biografie Paul Gerhardts  	 	 172

Orts- und Personenregister  	 	 175

Anmerkungen  	 	 178



Paul Gerhardt, Kupferstich von L. Buchhorn nach dem in der Kirche zu 
Lübben befindlichen Gemälde
© SLUB Dresden/Abt. Deutsche Fotothek, Aufnahme Schulz 1929



7

Vorwort

»Du, meine Seele, singe« – diese bekannte Liedzeile ist eines der 
Leitmotive in der Dichtung Paul Gerhardts. Er war erfüllt von der 
Gewissheit, dass wir Menschen uns gläubig der Führung Gottes 
anvertrauen dürfen, weil er die Dinge zu unserem Besten lenken 
wird. Aber nicht nur mit diesem Loblied, sondern auch mit vielen 
anderen seiner Lieder scheint der Dichter uns aus dem Herzen zu 
sprechen; er formuliert in einfachen, klaren Worten unsere urei-
genen Anliegen, unsere Gebete, Ängste und Hoffnungen, Lob und 
Dank.

Im Jahr 1607 wurde Paul Gerhardt geboren. Aus den über vier 
Jahrhunderten, die seither vergangen sind, gibt es Zeugnisse von 
Menschen, die von Begegnungen mit seinen Liedern erzählen, 
durch die sie getröstet und gestärkt wurden. Wenige Dichter haben 
eine so lange Zeit hindurch eine so starke und ununterbrochene 
Wirkung ausgeübt. Paul Gerhardt hat in der Kirchengeschichte 
ebenso wie in der deutschen Literaturwissenschaft einen hoch-
geachteten Platz.

Aber was für ein Mensch war Paul Gerhardt? Wie hat er ausgese-
hen, wie hat er gelebt, gedacht und gefühlt? Von einem Dichter, der 
uns innerlich so nahezustehen scheint, möchten wir gerne Genau-
eres wissen. Doch die Persönlichkeit Paul Gerhardts ist nicht leicht 
greifbar. Das älteste Porträt von ihm, das lebensgroße Ölgemälde in 
der Kirche von Lübben im Spreewald, ist wahrscheinlich erst nach 
seinem Tod entstanden. Es gibt nur wenige Briefe von ihm, und 
diese haben meist keinen persönlichen, sondern amtlichen Cha-
rakter; er hat keine Aufzeichnungen, Tagebücher oder Ähnliches 



8

hinterlassen. Paul Gerhardt war nicht darauf bedacht, für seinen 
Nachruhm zu sorgen. Es fehlt jeder Hinweis darauf, dass ihm seine 
Bedeutung als genialer Dichter bewusst gewesen ist. Er hat sich als 
Pfarrer und Seelsorger verstanden; in diesen Bereich gehörten für 
ihn auch seine Lieder.

Was wir über sein Leben wissen, stammt hauptsächlich aus 
nüchternen Dokumenten, Kirchenbüchern, Patenverzeichnissen, 
Schulakten, Konferenzniederschriften, Stadtratsprotokollen usw. 
Die Paul-Gerhardt-Forschung hat viel herausgefunden; es bleiben 
jedoch große Lücken, Jahre seines Lebens, über die so gut wie nichts 
bekannt ist. Aber wir kennen den Hintergrund seiner Lebensdaten 
(1607-1676), die Zeit des Dreißigjährigen Krieges und der Nach-
kriegsjahre, wir kennen die geistigen Ströme und konfessionellen 
Kämpfe, in die er hineingezogen wurde und die eng mit seinem 
Leben verbunden sind. In dieser Zeit suchen wir seine Spuren und 
versuchen uns ein Bild zu machen von dem Menschen und Dichter 
Paul Gerhardt.



9

1. Gräfenhainichen:  
Heimat und Herkunft

Gräfenhainichen, die Heimat Paul Gerhardts, ist am Anfang des 
17.  Jahrhunderts ein kleines Landstädtchen mit etwa 1000 Ein-
wohnern, an der Straße von Wittenberg nach Halle gelegen. Die 
Gegend nördlich der Dübener Heide ist von Wäldern und Busch-
werk geprägt und von vielen Bächen durchzogen. Sieben Mühlen 
beleben die Landschaft. Die Stadt gehört zu Kursachsen, liegt aber 
nur eine Stunde von der Grenze zum Fürstentum Anhalt entfernt. 
Sie ist umgeben von einer Stadtmauer, die noch aus dem Mittel-
alter stammt. Zwei Türme bewachen die Tore, die von Norden und 
Süden in die Stadt hineinführen. Die Übergänge vom Dorf zur 
Stadt sind in dieser Zeit noch fließend; auch in der Stadt gibt es 
»Ackerbürger«, die Landwirtschaft betreiben. Nicht weit von der 
Marienkirche liegt das Elternhaus Paul Gerhardts an der Hauptstra-
ße. Hier wird der Dichter am 12.  März 1607 geboren. Das Geburts-
datum ist von einem glaubwürdigen Zeugen überliefert.1

Der Vater, Christian Gerhardt, gehört zu den angesehenen 
Bürgern der Stadt. Sein ererbter Besitz umfasst eine Ackerwirt-
schaft mit Wohnhaus, Scheune, Stall und Brauhaus; das heißt, er 
betreibt neben dem Ackerbau auch eine Gastwirtschaft. Man darf 
also annehmen, dass der junge Paul in einem gut situierten Haus-
halt großgeworden ist.

Die Mutter, Dorothea, stammt aus dem etwa 35 km südlich von 
Gräfenhainichen gelegenen Eilenburg. Dort findet sich im Trau-
register für das Jahr 1605 folgender Eintrag:



10

»Herr Christian Gerhart vom Gräfenhainichen und Jungfrau 
Dorotea, eine hinterlassene Tochter des ehrwürdigen, achtbaren, 
wohlgelahrten Herrn Caspar Starken Superintendenten, haben sich 
ehlich trauen lassen Sonntags Exaudi den 12.  Mai.«2

Dorothea Gerhardt war also die Tochter des Eilenburger Pfar-
rers und Superintendenten; auch ihr Großvater mütterlicherseits, 
Magister Gallus Döbler, hatte schon dasselbe Amt in Eilenburg 
bekleidet. Die Bilder dieser beiden Vorfahren Paul Gerhardts sind 
bis zur Mitte des 19.  Jahrhunderts mit den Porträts anderer Orts-
pfarrer in der Eilenburger Kirche zu sehen. Unter jedem Bild stehen 
erläuternde Verse des bekannten Liederdichters Martin Rinckart 
(1586-1649), der in Eilenburg lebte. Zum Beispiel wird Magister 
Döbler in Anspielung auf seinen Vornamen »Gallus« – das lateini-
sche Wort für »Hahn« – folgendermaßen charakterisiert: 

Herr Gallus war ein Hahn, der weitlich konnte krehen,  
Daß mancher Sünder mußt’ aus seinem Schlaf aufstehen,  

Mit Petro gehen aus und weinen bitterlich, 
Des sieget er nunmehr mit Christo ritterlich.3

Nach der Heirat zieht das Ehepaar Gerhardt nach Gräfenhainichen, 
wo 1606 der älteste Sohn Christian, ein Jahr später der zweite Sohn 
Paul geboren wird. Zwei Schwestern, Anna und Agnes, folgen im 
Abstand von mehreren Jahren.

Paul Gerhardt wächst in diesem Geschwisterkreis auf, in glei-
cher Weise vertraut mit ländlichem und bürgerlichem Leben. Die 
Achtung, die man seinem Vater entgegenbringt, zeigt sich darin, 
dass Christian Gerhardt zu einem der drei Bürgermeister von Grä-
fenhainichen gewählt wird. Die drei Männer wechseln sich jedes 
Jahr ab: Einer ist jeweils »regierender« Bürgermeister, die beiden 
anderen werden als »ruhende« Amtsträger bezeichnet. Übrigens 



11

ist einer der drei, Zacharias Meißner, seit 1615 mit einer Schwester 
von Paul Gerhardts Mutter verheiratet.

Schule und Kantorei 

Paul Gerhardt besucht die Stadtschule in Gräfenhainichen, wo 
außer Lesen und Schreiben auch die lateinische Sprache unter-
richtet wird. Eine große Rolle spielt die Ausbildung im Gesang 
durch den Kantor; denn der Chor der Schüler hat bei Gottes-
diensten, Trauungen und Begräbnissen eine wichtige Funktion. 
Er singt die Responsorien bei der Liturgie, ein- und mehrstimmige 
Hymnen und führt »Figuralmusik« auf, das heißt mehrstimmige 
Lieder mit Instrumentalbegleitung. Da am Sonntagvormittag und 
-nachmittag je ein Gottesdienst stattfindet, ebenso an den kirch-
lichen Festtagen, und es außerdem am Dienstag und Freitag noch 
Wochengottesdienste gibt, nimmt die musikalische Erziehung der 
Schüler einen breiten Raum ein. Hier in den Gottesdiensten seiner 
Heimatstadt macht der junge Paul Gerhardt seine erste Bekannt-
schaft mit Kirchenlied und Kirchenmusik.

Unterstützt wird der Schülerchor durch die sogenannte »Kan-
torei«. Fast jede Gemeinde in Kursachsen hat eine solche Einrich-
tung, wo musikbegeisterte Bürger sich unter Leitung des Kantors 
im Gesang üben können. Für den Reformator Martin Luther war 
es ja ein großes Anliegen gewesen, die Laien beim Ablauf des Got-
tesdienstes zu beteiligen. Die beste Möglichkeit hierfür sah er im 
Gemeindegesang, im Kirchenlied, das ihm besonders am Herzen 
lag. Viele Lieder hat er selbst verfasst.

Die Gemeinde beherrscht aber meist nur wenige bekannte 
Lieder, die immer wieder gesungen werden. Um neue Lieder ein-
zuführen, ist ein starker Chor notwendig, der Text und Melodie 



12

vorsingt. Für diese Aufgabe wird der Schülerchor durch die Helfer 
oder »Adjuvanten« aus der Kantorei unterstützt. Außerdem soll der 
Chor auch zur Bereicherung des Gottesdienstes mehrstimmigen 
Kunstgesang darbieten.

Die Kantoreien bilden sehr beliebte Vereine oder Bruderschaf-
ten mit eingeschriebenen Mitgliedern und festen Regeln, die sich 
auch außerhalb der Übungsstunden zu geselligem Beisammensein 
und gelegentlichem Festschmaus treffen.

»Confessio Augustana« und Konkordienformel 

Wie schon die große Zahl von gottesdienstlichen Veranstaltungen 
zeigt, nehmen kirchliche und religiöse Fragen eine beherrschende 
Stellung im Leben der Zeit ein und stoßen auch in der Bevölkerung 
auf brennendes Interesse. Paul Gerhardt ist ziemlich genau 60  Jahre 
nach Luthers Tod (1546) geboren. In diesen sechs Jahrzehnten hatte 
es innerhalb des Luthertums immer wieder scharfe Auseinanderset-
zungen gegeben. Es ging zum Beispiel um Philipp Melanchthon, den 
Freund und Weggefährten Luthers. Er war gegenüber den Schweizer 
Reformatoren Zwingli und Calvin auf Vermittlung und Ausgleich 
bedacht. Deshalb schien er manchen lutherischen Theologen in 
wichtigen Fragen der Lehre vom geraden Pfad des reinen Luthertums 
abzuweichen. Wegen solcher Streitpunkte schälte sich immer deut-
licher die Notwendigkeit heraus, die unverzichtbaren Lehrsätze des 
lutherischen Bekenntnisses gültig und unangreifbar zu formulieren.

Nun gab es ja bereits die »Confessio Augustana«, das hoch ange-
sehene Augsburger Bekenntnis, das Melanchthon verfasst hatte und 
das auf dem Augsburger Reichstag 1530 Kaiser Karl V. übergeben 
wurde. In 28 Artikeln legt die Confessio Augustana die evangeli-
sche Lehre und ihre Unterschiede zur katholischen dar. In den fol-



13

genden Jahren nahm Melanchthon immer wieder Änderungen an 
der Confessio Augustana vor, auch in der Abendmahlslehre, sodass 
das veränderte Augsburger Bekenntnis, die »Confessio Augustana 
variata«, auch von Calvin anerkannt werden konnte. Die streng 
lutherischen Theologen allerdings griffen nach Melanchthons Tod 
(1560) wieder auf das unveränderte Bekenntnis, die »Confessio 
Augustana invariata« zurück, weil nur darin für sie die reine luthe-
rische Lehre enthalten war.

Um diese Lehre noch ausführlicher und bis ins Einzelne zu 
formulieren und damit endgültig die Auseinandersetzungen im 
lutherischen Lager zu beenden, fanden sich führende lutherische 
Theologen auf Anregung des sächsischen Kurfürsten August 1577 
zusammen und verfassten die sogenannte »Konkordienformel« 
(Einigungsformel). Sie wurde am 25.  Juli 1580, dem 50.  Jahrestag 
des Augsburger Bekenntnisses, von Kurfürst August von Sachsen 
in Dresden feierlich proklamiert.

Worum geht es in dieser Konkordienformel, die im Leben Paul 
Gerhardts immer wieder eine bedeutsame Rolle spielen wird?

Ihr Untertitel lautet:
»Gründliche, lautere richtige und endliche Wiederholung und 

Erklärung etlicher Artikel Augsburgischer Confession, in welchen 
ein Zeither unter etlichen Theologen … Streit vorgefallen …«4

Es geht also um die strittigen Artikel der Confessio Augustana, 
die als Bekenntnisgrundlage bestehen bleibt. Man will keineswegs 
ein neues Bekenntnis formulieren.

Bei den einzelnen Artikeln wird in der Konkordienformel 
jeweils der Streitpunkt entfaltet, dann die lutherische Lehre darge-
legt und schließlich die Gegenlehre verdammt. Besonders wichtig 
ist der 7. Artikel über das Abendmahl Christi, weil es hier um die 
folgenschwerste Differenz zwischen Lutheranern und Calvinisten 
geht.



14

Die Konkordienformel bekräftigt und interpretiert ausführlich 
die lutherische Lehre, dass im Abendmahl der Leib und das Blut 
Christi »wahrhaftig und wesentlich gegenwärtig sei, mit Brot und 
Wein wahrhaftig ausgeteilet und empfangen werde«5. Anschlie-
ßend wird die »widerwärtige und verdammte Lehre der Sakra-
mentierer«6 verworfen. Darunter fällt zum einen die »papistische 
Transsubstantiationslehre« der katholischen Kirche. Sie besagt, 
dass Brot und Wein, wenn der Priester die Einsetzungsworte 
spricht, ihre Substanz verlieren und »in den Leib und Blut Christi 
verwandelt« werden. Verworfen und verdammt wird aber auch 
unter anderem die Lehre Calvins, dass »Brot und Wein mit dem 
Munde, der Leib Christi aber allein geistlich durch den Glauben 
empfangen werde«7.

Gegen diese Lehre der Calvinisten polemisiert die Konkordien-
formel besonders scharf: Sie seien »verschlagne und die allerschäd-
lichste Sakramentierer«8, weil ihre Abendmahlslehre die wahrhaf-
tige Gegenwärtigkeit Christi nur vortäusche, aber nicht wirklich 
vertrete. Der Streitpunkt zwischen Luther und Calvin ist also die 
»Realpräsenz« Christi in Brot und Wein. Mit den Worten »geist-
lich durch den Glauben« kann nach Überzeugung der Lutheraner 
nicht die wahrhaftige Gegenwärtigkeit des Leibes und Blutes Chris-
ti gemeint sein.

Mit dem Abendmahlsartikel der Konkordienformel wurde eine 
Trennungslinie zwischen Lutheranern und Calvinisten gezogen, 
wie sie in dieser Schärfe bisher nicht vorhanden gewesen war. Ein 
gutes und wichtiges Ergebnis der Konkordienformel war sicher, 
dass sie die Streitigkeiten im Kreis der lutherischen Theologen 
beilegen konnte; sie bildete von nun an zusammen mit den alt-
kirchlichen Glaubensbekenntnissen, der Confessio Augustana 
und anderen Schriften, das sogenannte »Konkordienbuch«, die 
Sammlung der lutherischen Bekenntnisschriften, die 1580 ver-



15

öffentlicht wurde. Aber die Konkordienformel bedeutete auch 
den endgültigen Bruch zwischen Lutheranern und Calvinisten; 
die Kluft zwischen den beiden reformatorischen Konfessionen 
vertiefte sich immer mehr.

Der Calvinismus hatte sich aber in den letzten Jahrzehnten des 
16.  Jahrhunderts von Frankreich her auch in Deutschland ausge-
breitet. Einige Fürstenhäuser hatten sich diesem Bekenntnis zuge-
wandt und es in ihrem Herrschaftsgebiet eingeführt. Denn im 
»Augsburger Religionsfrieden« von 1555 war vereinbart worden, 
dass die Konfession des Landesherrn auch für seine Untertanen 
bestimmend sein sollte, nach dem Motto: »Cuius regio, eius religio« 
(»Wem das Land gehört, der bestimmt das Bekenntnis«).

Zuerst hatte die Pfalz das reformierte Bekenntnis Calvins ange-
nommen, dann Nassau und Hessen, schließlich auch das Fürsten-
tum Anhalt, das an der Grenze zu Kursachsen liegt. Hier in Sachsen 
allerdings, im Ursprungsland von Luthers Reformation, hielt Kur-
fürst August unbeirrt am lutherischen Bekenntnis fest.

Nach dem Tod des Kurfürsten 1586 kam sein Sohn Christian I. 
an die Regierung, der sich mehr um gutes Essen und Trinken als 
um Bekenntnisangelegenheiten kümmerte. Diese überließ er sei-
nem Kanzler Nikolaus Krell, einem klugen und gebildeten Mann, 
der dem Calvinismus positiv gegenüberstand und den Kurfürsten 
allmählich auf seine Seite zog.

Gegen diese Entwicklung erhob sich in der Bevölkerung leiden-
schaftlicher Widerspruch. Vor allem empörten sich die Geistlichen, 
an ihrer Spitze der Dresdner Hofprediger Martin Mirus, der sich 
mit dem verstorbenen Kurfürsten für das Konkordienwerk einge-
setzt hatte. In seinen Predigten richtete er zornige Angriffe gegen 
Krell. Daraufhin wurde er in Haft genommen, mehrere Wochen 
auf der Festung Königstein gefangen gehalten und dann aus dem 
Land gewiesen.


